

Kashmir Series of Texts and Studies.

No. LVII. 57

THE  
**TANTRALOKA**

OF  
**ABHINAVA-GUPTA**  
WITH COMMENTARY

BY

**RĀJĀNAKA JAYARATHA.**

EDITED

BY

PANDIT MADHUSUDAN KAUL SHĀSTRĪ, M. A., M. O. L.

VIDYĀVĀRIDHI,

Superintendent Research Department,  
His Highness' Government,

JAMMU & KASHMIR,  
SRINAGAR.

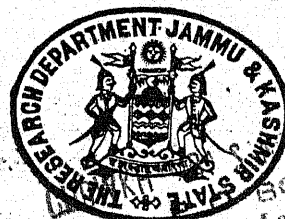
Published under the Authority of the Government of  
His Highness Rājarājēvara Mahārājādhirāja

S'rī MAHĀRĀJA HARISINGHJI BAHĀDUR,

G. C. S. I., G. C. I. E., K. C. V. O.,

MAHĀRĀJA OF JAMMU AND KASHMIR.

Volume XI



PRINTED AT THE NIRNAYA SAGAR' PRESS.

1936. A. D.

BOMBAY : 1936. N. S. P. BOX NO. 8.  
PRINTED IN ENGLAND BY THE NIRNAYA SAGAR' PRESS.  
VARANASI-L

---

---

**THE KASHMIR SERIES  
OF  
TEXTS AND STUDIES.**

---

---

Kashmir Series of Texts and Studies.

No. LVII.

THE  
TANTRĀLOKA

OF  
ABHINAVA-GUPTA  
WITH COMMENTARY

BY

RĀJĀNAKA JAYARATHA.

EDITED

BY

PAÑDIT MADHUSŪDAN KAUL SHĀSTRI, M. A., M. O. L.

VIDYĀVĀRIDHI,

Superintendent Research Department,  
His Highness' Government,  
JAMMU & KASHMIR,  
SRINAGAR.

Published under the Authority of the Government of  
His Highness Rājarājēvara Mahārājādhīraja

S'rī MAHĀRĀJA HARISINGHJI BAHĀDUR,

G. C. S. I., G. C. I. E., K. C. V. O.,

MAHĀRĀJA OF JAMMU AND KASHMIR.

Volume XI



BOMBAY:

PRINTED AT THE 'NIRNAYA SAGAR' PRESS.

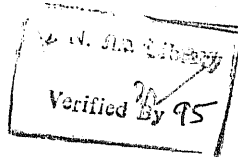
1936. A. D.

H

1082

GURU T L

14/11/19



श्रीसोमानन्दनाथप्रभृतिगुरुवरादिष्टसन्नीतिमार्गो  
 लब्ध्वा यत्रैव सम्यक्पटिमनि घटनामीश्वराद्वैतवादः ।  
 कश्मीरेभ्यः प्रसूत्य प्रकटपरिमलो रञ्जयन्सर्वदेशान्  
 देशेऽन्यस्तिन्नदष्टो द्युसृणविसरवत्सर्ववन्द्यत्वमाप ॥ १ ॥  
 तरत तरसा संसाराब्धिं विधत्त परे पदे  
 पदमविचलं नित्यालोकप्रमोदसुनिभरे ।  
 विमृशत शिवादिष्टाद्वैताववोधसुधारसं  
 प्रसभविलसत्सद्युक्त्यान्तःसमुत्पृष्ठदायिनम् ॥ २ ॥

ॐ

काश्मीर-संस्कृतग्रन्थावलिः ।

ग्रन्थाङ्कः ५७

## तत्त्वालोकः ।

श्रीमन्महामाहेश्वराचार्यवर्य-श्रीमद्भिनवगुप्तविरचितः ।

श्रीमहामाहेश्वराचार्य-श्रीजयरथकृतविवेकाख्यटीकोपेतः ।

श्रीराजराजेश्वर-महाराजाधिराज-काश्मीरनरेन्द्र-श्रीहरिसिंहजी-  
बहादुराज्ञया

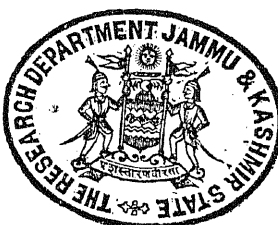
रिसर्च-कार्यालयाध्यक्ष-पण्डित-मधुसूदनकौल-शास्त्रिणा  
उद्दिष्टकार्यालयस्थेतरपण्डितसहायेन

संशोधनादिसंस्करणोत्तरं

संपाद्य

मुम्बृष्यां ‘निर्णयसागर’ मुद्रणालये मुद्रापयित्वा प्राकाश्यमुपनीतः ।

एकादशो भागः (आविके २८, २९)



संवत् १९९३.

काश्मीर-श्रीनगर

खेत्तान्दः १९३६.

(अस्य ग्रन्थस्य मुद्रापणायाधिकाराः प्रोक्तमहाराजवर्यैः स्वायत्तीकृताः सन्ति)

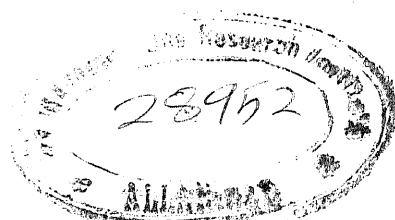
( All rights reserved.)

---

Printed by Ramchandra Yesu Shedge, at the 'Nirnaya-sagar' Press,  
26-28, Kolbhat Lane, Bombay.

---

Published by Pandit Madhusudan Kaul Shastri, M. A., M. O. L.  
for the Research Department,  
Jammu and Kashmir Government, SRINAGAR.



अथ

## श्रीतत्रालोके ।

श्रीमन्महामाहेश्वराचार्याभिनवगुप्तविरचिते  
श्रीजयरथकृतविवेकाख्यटीकोपेते

## अष्टाविंशमाहिकम् ।

समयविलोपविलम्पनभीमवपुः सकलसम्पदां दुर्गम् ।  
शमयतु निर्गलं वो दुर्गमभवदुर्गतिं दुर्गः ॥

इदानीं नित्यकर्म उपसंहरन् प्राप्तावसरं  
नैमित्तिकं वक्तुं प्रतिजानीते

इति नित्यविधिः प्रोक्तो

नैमित्तिकमथोच्यते ॥ १ ॥

तत्र नैमित्तिकमेव लक्षयितुं परेषां नित्य-  
द्वारेण तत्त्वक्षणस्य अतिव्याप्त्यादिदोषदुष्टत्व-  
माविष्करोति

नियतं भावि यन्नित्यं

तदित्यस्मिन्विधौ स्थिते ।

मुख्यत्वं तन्मयीभूतिः  
सर्वं नैमित्तिकं ततः ॥ २ ॥

ननु यदि नाम यदेव नियतं भवेत्, तदेव  
नित्यं; तत् नियतभावित्वान्यथानुपपत्त्या सर्वस्य  
तन्मयीभाव एव अहर्निशमापद्येत् । स्थानादौ  
प्रवृत्तस्य हि तदा कदाचिदपि विरातिर्न स्यात्  
नियतभावित्वात् तस्य । नच एवमस्ति, तत्र  
किञ्चिदपि नित्यं भवेत्, अपितु सर्वं नैमित्ति-  
कमेवेत्याह सर्वं नैमित्तिकं तत इति ॥ २ ॥

अथोच्यते दिनादिकल्पनानियमेन नित्य-  
तेति यथाशंसं सायं प्रातरादावेव सन्ध्यावन्दना-  
दीत्याह

दिनादिकल्पनोत्थे तु  
नैयत्ये सर्वनित्यता ।

दिनमासर्क्षवर्षादि-  
नैयत्यादुच्यते तदा ॥ ३ ॥

एवं तर्हि सर्वत्र दिनादिकल्पनानैयत्यस्य  
भावात् सर्वमेव नित्यमुच्यते इत्याह सर्वे-  
त्यादि ॥ ३ ॥

एवं परकृतं नैमित्तिकलक्षणं नित्यद्वारेण  
अपाकृत्य, स्वमतेन आह

अशङ्कितव्यावश्यन्ता-  
सत्ताकं जातुचिद्वम् ।  
प्रमात्रनियतं प्राहु-  
नैमित्तिकसिदं बुधाः ॥ ४ ॥

इदं हि बुधा नैमित्तिकं प्राहुः तलक्षणं कथि-  
तवन्तः—यदशङ्कितव्या निश्चिता अत एव प्रत्य-  
वायजिहासावैवश्यात् अवश्यन्तया भाविनी  
सत्ता स्वरूपं यस्य तत्थेति । ननु नित्यमपि  
एवमित्यत्रापि अतिव्याप्तिरेवेत्याह जातुचिद्व-  
वमिति कादाचित्कमित्यर्थः । ननु नित्यस्यापि  
कालनैयत्यादेवंरूपत्वमेवेति पुनरपि तदवस्थ  
एव स दोष इत्याह प्रमात्रनियतमिति । नित्यं  
हि समय्यादीनां चतुर्णामपि नियतम्, इदं तु  
केषांचिदेवेति । यदुक्तं

‘नित्यादित्रितयं कुर्याद्गुरुः साधक एव च ।  
नित्यमेव द्वयं चान्यद्यावज्ञीवं शिवाज्ञया ॥’

इति ॥ ४ ॥

एवं नैमित्तिकं लक्षयित्वा प्रसङ्गान्नित्यमपि  
लक्षयति

सन्ध्यादि पर्वसंपूजा

पवित्रकमिदं सदा ।

नित्यं नियतरूपत्वा-

त्सर्वस्मिन् शासनाश्रिते ॥ ५ ॥

इदं हि ज्ञानसन्ध्यावन्दनादि नित्यं यदेत-  
दस्मद्दर्शनस्थे सर्वस्मिन् समययादिके सदा निय-  
तरूपमेवेति ॥ ५ ॥

न्यायबलोपनतश्च अयं प्रमात्रपेक्षो नित्यनै-  
मित्तिकयोर्विभाग उक्तः, शास्त्रीयस्तु यथावच्च-  
नमेव सर्वत्र प्रसिद्धः । तत्र नित्यविभागः  
प्रागेव सविस्तरमुक्तः, नैमित्तिकविभागस्तु इह  
प्रकान्त एवेत्याह

ज्ञानशास्त्रगुरुभ्रातृ-

तद्वर्गप्राप्तयस्तथा ।

तज्जन्मसंस्क्रियाभेदाः

स्वजन्मोत्सवसंगतिः ॥ ६ ॥

श्राद्धं विपत्प्रतीकारः  
 प्रमोदोऽङ्गुतदर्शनम् ।  
 योगिनीमेलकः स्वांश-  
 सन्तानाद्यैश्च मेलनम् ॥ ७ ॥  
 शास्त्रव्याख्यापुरामध्या-  
 वसानानि क्रमोदयः ।  
 देवतादर्शनं स्वाम-  
 माज्ञा समयनिष्कृतिः ॥ ८ ॥  
 इति नैमित्तिकं श्रीम-  
 तत्त्वसारे निरूपितम् ।  
 त्रयोविंशतिभेदेन  
 विशेषाचार्चानिबन्धनम् ॥ ९ ॥

संस्क्रिया युर्वभिषेकदिनम् । अभेदः परम-  
 शिवेन ऐक्यात् तन्मृतिदिनम् । उत्सवो लौ-  
 किको महीमानादिः । विपदः स्वशक्त्यपहारा-  
 दिरूपायाः, प्रमोदो हारितस्य पुनर्लाभादिना,  
 अङ्गुतस्य विश्वक्षोभादेः । अनेन च विपत्प्रती-  
 कारादिना चतुष्टयेन शिवरात्रिसंज्ञकमपि नैमि-

त्तिकं संगृहीतम् । तत्र हि एतदेव भगवतोऽभ-  
वदित्याम्नायः । तच्च साधारण्येनैव सर्वशास्त्रेषु  
आम्नातमिति नेह स्वकण्ठेनोक्तम् । स्वांशस-  
न्तानः स्वमठिकासब्रह्मचारी । क्रमेति प्रागुक्त-  
तत्तचक्रात्मनः । स्वामं देवतादर्शनमिति शुभ-  
स्वमदर्शनमित्यर्थः । आज्ञा स्वाभिषेकदिनम् ।  
समयनिष्कृतिरिति प्रायश्चित्ताचरणमित्यर्थः ।  
एवं नैमित्तिकस्य विभागमस्थिधाय प्रयोजनम-  
प्याह विशेषाचार्चानिबन्धनमिति ॥ ९ ॥

तदेवं सति प्राधान्यात् प्रथमं तावत् पर्व-  
भेदानाह

तत्र पर्वविधिं ब्रूमो

द्विधा पर्व कुलाकुलम् ।

कुलाष्टककृतं पूर्वं

प्रोक्तं श्रीयोगसंचरे ॥ १० ॥

अब्धीन्दु मुनिरित्येत-

न्माहेश्या ब्रह्मसन्ततेः ।

प्रतिपत्पञ्चदश्यौ द्वे

कौमार्या रसवहियुक् ॥ ११ ॥

अविधरक्षीन्दु वैष्णव्या  
 ऐन्यास्त्वस्त्रं त्रयोदशी ।  
 वाराह्या रन्ध्ररुद्रौ द्वे  
 चण्ड्या वस्वक्षियुग्मकम् ॥१२॥

द्वे द्वे तिथी तु सर्वासां  
 योगेश्या दशमी पुनः ।  
 तस्या अप्यष्टमी यस्मा-  
 द्वितिथिः सा प्रकीर्तिता ॥१३॥

अन्याश्वाकुलपर्वापि  
 वैपरीत्येन लक्षितम् ।

कुलपर्वति तद्गमो  
 यथोक्तं भैरवे कुले ॥ १४ ॥

हैडरे त्रिकसद्गावे  
 त्रिककालीकुलादिके ।  
 योऽयं प्राणाश्रितः पूर्वं  
 कालः प्रोक्तः सुविस्तरात् ॥१५॥

श्रीत्रालोके ।

२  
PUBLICAT  
I

स चक्रभेदसंचारे  
कांचित् सूते स्वसंविदम् ।  
स्वसंवित्पूर्णतालाभ-  
समयः पर्व भण्यते ॥ १६ ॥  
पर्व पूरण इत्येव  
यद्वा पृ पूरणार्थकः ।  
पर्वशब्दो निरुक्तश्च  
पर्व तत्पूरणादिति ॥ १७ ॥  
हैडरेड्र च शब्दोऽयं  
द्विधा नान्तेतरः श्रुतः ।

पूर्वमिति कुलपर्व । अब्धीन्दु चतुर्दशी,  
मुनिः सप्तमी । ब्रह्मसन्ततेरिति ब्राह्याः । रसव-  
हियुगिति षष्ठीतृतीयायुगमम् । अष्टिः चतुर्थी,  
अक्षीन्दु द्वादशी । अस्त्रं पञ्चमी । रन्ध्ररुद्रौ नवमी  
एकादशी च । वस्त्रक्षीति अष्टमी द्वितीया च ।  
तस्या अपीति न केवलं चामुण्डायाः, तेन अष्टमी  
उभयोरपि साधारणीत्यर्थः । एवं यो यस्मिस्तथौ  
संभूतः, तत् तस्य कुलपर्वेति भावः । यदुकं

‘यो यस्मिस्तिथिसंभूतस्तस्य सा कुलदेवता ।’

इति । वैपरीत्येनेति अशुभकरी—शुभकरीतिवत्, वस्तुतः अकुले अशरीरे शक्तौ वा भवेदिति भावः । पूर्वमिति षष्ठाहिके सप्तमाहिके च । अस्मिन्नेवार्थे पर्वशब्दं व्युत्पादयति पर्वेत्यादिना । तेन ‘पर्व पूरणे’ इत्यस्य अचि पर्वशब्दोऽकारान्तः । ‘पृ पालनपूरणयोः’ इत्यस्य औणादिके वनिपि नकारान्तः पर्वञ्छब्दः । पूरणात्पर्व इति च निर्वचनम् । लक्ष्येऽप्येवमित्याह हैडरेऽत्रेत्यादि । अत्रेति भैरवकुलादौ । तदुक्तं तत्र

‘पूजनात् कुलपर्वेषु ..... ।’

इति,

‘..... कुलपर्वेषु पूजनात् ॥’

इति च ॥

एतदभिज्ञाश्च सिद्धयोगिन्यादयोऽत्र पूजा-  
परा इत्याह

तच्चक्रचारनिष्णाता

ये केचित् पूर्णसंविदः ॥१८॥

तन्मेलकसमायुक्ता-  
 स्ते तत्पूजापराः सदा ।  
 योऽप्यतन्मय एषोऽपि  
 तत्काले स्वक्रमार्चनात् ॥ १९ ॥  
 तद्योगिनीसिद्धसङ्ख-  
 मेलकात् तन्मयीभवेत् ।

अतन्मय इति चक्रचारायनिष्णात इत्यर्थः ॥

एतदेव दृष्टान्तयति  
 यथा प्रेक्षणके तत्त-  
 द्रष्टृसंविदभेदिताम् ॥ २० ॥  
 क्रमोदितां सद्य एव  
 लभते तत्प्रवेशनात् ।  
 योगाभ्यासक्रमोपात्तां  
 तथा पूर्णा स्वसंविदम् ॥ २१ ॥  
 लभन्ते सद्य एवैत-  
 त्संविदैक्यप्रवेशनात् ।

तत्कालं चापि संवित्तेः  
 पूर्णत्वात् कामदोग्धृता ॥ २२ ॥  
 तेन तत्तत्फलं तत्र  
 काले संपूजयाचिरात् ।

यथा हि द्रष्टृणां ब्रेक्षणकादौ तावति अंशे  
 भेदविगलनात् क्रमिकतया स्थिता अपि कस्य-  
 चित् तत्कालमनुप्रविष्टस्यापि सद्य एव अभिन्ना  
 संविदुदेति, तथा प्रकृतेऽप्येवम् । पर्वादौ हि  
 पूर्णायाः संविदः कामधेनुप्रख्यत्वं येन अचि-  
 रादेव तत्कालं पूजावशात् तत्तत्फलमुदियात् ॥

ननु सिद्धयोगिन्यादीनां पर्वादौ संविदः  
 पारिपूर्ण्यात् तत्तत्फलमस्तु, अन्येषां पुनरेतत्कथं  
 स्यादित्याशङ्कां प्रशमयितुं दृष्टान्तयति

यथा चिरोपात्तधनः  
 कुर्वन्नुत्सवमादरात् ॥ २३ ॥  
 अतिथिं सोऽनुगृह्णाति  
 तत्कालाभिज्ञमागतम् ।

तथा सुफलसंसिद्धै  
योगिनीसिद्धनायकाः ॥ २४ ॥

यत्तद्वन्तोऽपि तत्काला-  
भिज्ञं तमनुगृह्णते ।

न च एतद्युक्तिं एव सिद्धमित्याह  
उक्तं च तत्र तेनेह

कुले सामान्यतेत्यलम् ॥ २५ ॥  
यस्य यद्वदये देवि  
वर्तते दैशिकाज्ञाया ।

मन्त्रो योगः क्रमश्चैव  
पूजनात् सिद्धिदो भवेत् ॥ २६ ॥

कुलाचारेण देवेशि  
पूज्यं सिद्धिविमुक्तये ।  
ये पर्वस्वेषु देवेशि

तर्पणं तु विशेषतः ॥ २७ ॥

गुरुणां देवतानां च  
न कुर्वन्ति प्रमादतः ।

दुराचारा हि ते दुष्टाः  
 पशुतुल्या वरानने ॥ २८ ॥  
 अभावान्नित्यपूजाया  
 अवश्यं ह्येषु पूजयेत् ।  
 अटनं ज्ञानशक्तयादि-  
 लाभार्थं यत्प्रकीर्तितम् ॥ २९ ॥  
 शक्तियागश्च यः प्रोक्तो  
 वश्याकर्षणमारणम् ।  
 तत्सर्वं पर्वदिवसे-  
 ष्वयलेनैव सिद्ध्यति ॥ ३० ॥  
 तत्सामान्यविशेषाभ्यां  
 षोढा पर्व निरूपितम् ।  
 तत्रेति हैडरे । षोढेति सामान्यतया सामा-  
 न्यसामान्यतया सामान्यविशेषतया विशेषतया  
 विशेषविशेषतया विशेषसामान्यतया चेति ॥  
 तदेव दर्शयति  
 मासस्याद्यं पञ्चमं च  
 श्रीदिनं परिभाष्यते ॥ ३१ ॥

उत्कृष्टत्वात् पर्वदिनं  
 श्रीपूर्वत्वेन भाष्यते ।  
 समयो श्वेष यदुतं  
 तत्त्वानुपपदं वदेत् ॥ ३२ ॥  
 तुर्याष्टमान्यभुवन-  
 चरमाणि द्वयोरपि ।  
 पक्षयोरिह सामान्य-  
 सामान्यं पर्व कीर्तितम् ॥ ३३ ॥  
 यदेतेषु दिनेष्वेव  
 भविष्यद्वहभात्मकः ।  
 उभयात्मा विशेषः स्या-  
 त्तत्सामान्यविशेषता ॥ ३४ ॥  
 सा चैकादशधैकस्मि-  
 न्नेकस्मन्विभुनोदिता ।  
 सजातीया तु सोत्कृष्टे-  
 त्येवं शम्भुन्यरूपयत् ॥ ३५ ॥  
 अनुपपदं न वदेदिति । यदुकं प्राक्  
 'श्रीपूर्व नाम वक्तव्यं.....' ।

इति । अन्येति नवमी, सुवनेति चतुर्दशी,  
चरमेति पञ्चदशी । सामान्यसामान्यमिति  
द्वयोरपि पक्षयोरनुगमात्, अत एव एकपक्षा-  
नुगामितया मासस्य आद्यं पञ्चमं चेति सामान्य-  
तयैवोक्तम् । उभयात्मेति एतद्विनत्वेऽपि ग्रहा-  
देर्विशेषस्य भावात् । सेति विशिष्टता । एका-  
दशधेति आश्रयुजशुक्लनवस्थ्या भग्नहाव्यात्मनो  
विशेषस्याभावात् । यद्वक्ष्यति

‘भग्नहसमयविशेषो नाशयुजे कोऽपि तेन तद्वर्जम् ।  
वेलाभग्नहक्लना कथितैकादशसु मासेषु ॥’

इति । एकस्मिन्नेकस्मिन्निति शास्त्रे । सजाती-  
येति यथा मार्गशीर्षनवमी । सा हि सामान्य-  
सामान्यपर्वत्वेऽपि असुमपि विशेषमावहति,  
अत एव उत्कृष्टेत्युक्तम् । एवमिति सामान्य-  
विशेषतया विशेषतया च ॥ ३५ ॥

एतदेवात्र दर्शयति

कृष्णयुग्मं वह्निसितं

श्रुतिकृष्णं वह्निसितमिति पक्षाः ।

अर्केन्दुजीवचन्द्रा

बुधयुग्मेन्द्रकंकविगुरुविधु स्यात् ३६  
परफल्गुश्वैत्रमघे

तिष्यः प्राक् फल्गुकर्णशतभिषजः ।  
मूलप्राजापत्ये

विशाखिका श्रवणसंज्ञया भानि ३७  
रन्ध्रे तिथ्यर्कपरे

वसुरन्ध्रे शशिवृष्टाङ्गरसरन्ध्रयुग्म् ।  
प्रथमनिशामध्यनिशे

मध्याह्नशरा दिनोदयो मध्यदिनम् ३८  
प्रथमनिशेति च समयो

मार्गशिरः प्रभृतिमासेषु ।

कन्यान्त्यजाथ वेश्या

रागवती तत्त्ववेदिनी दूती ॥ ३९ ॥

व्याससमासात् क्रमशः

पूज्याश्रक्रेऽनुयागाख्ये ।

वहीति त्रयः । श्रुतीति चत्वारः । परफल्गु-

रुत्तरफल्गुनी । चैत्रं चित्रा रक्ष एव राक्षस इति-  
वत् । प्राक्फल्गुः पूर्वफल्गुनी । कर्णः श्रवणः ।  
प्राजापत्यं रोहिणी । रन्धे नवमीद्वयम् । तिथिः  
पञ्चदशी, अर्का द्वादशी, परा त्रयोदशी । वसु-  
रष्टमी । शशी प्रतिपत्, वृषाङ्गा एकादशी,  
रसाः पष्ठी, शराः पञ्च । अत्र च मार्गशीर्षात्  
प्रभृति द्वादशसु मासेषु कृष्णपक्षाद्यः सर्व  
एव यथासंख्येन योज्याः । यथा मार्गशीर्षे  
मासि कृष्णपक्षे आदित्यवारे उत्तरफल्गुनीन-  
क्षत्रे नवम्यां प्रथमनिशार्धप्रहरद्वये पर्वत्वमिति ।  
एवमत्र रसवृषाङ्गार्कपराख्यस्य तिथीनां चतुष्ट-  
यस्य भग्रहाद्यात्मकत्वात् विशेषरूपत्वमेव ।  
शिष्टस्य तु नवम्यादेवभयात्मकत्वात् सामान्य-  
विशेषरूपत्वमिति । यदुकं

‘कृष्णायां मार्गशीर्षस्य नवम्यां रजनीमुखे ।  
आदित्योत्तरफल्गुन्योः पूर्वार्धप्रहरद्वयम् ॥  
पौषमासनवम्यां च कृष्णायामर्धरात्रगम् ।  
चित्राचन्द्रमसोयोर्गे द्वितीयं पर्वं पार्वति ॥  
पूर्णायां पञ्चदश्यां च माघसार्धनिशागमे ।  
योर्गे मध्यवृहस्पत्योस्तृतीयं पर्वं कौलिकम् ॥

तिष्यचन्द्रमसोर्योगे द्वादश्यां फाल्गुने सिते ।  
 चतुर्थं पर्वं कथितं नभोमध्यगते रवौ ॥  
 बुधस्य पूर्वफलगुन्यां योगे मध्यगते रवौ ।  
 चैत्रशुक्रयोदश्यां पञ्चमं पर्वं चिन्तयेत् ॥  
 वैशाखमासस्याष्टम्यां बुधश्रवणसङ्गमे ।  
 मध्याह्ने कृष्णपक्षे च षष्ठं पर्वं वरानने ॥  
 ज्येष्ठमास्यसिते पक्षे नवम्यां मध्यवासरे ।  
 चन्द्रवारुणयोर्योगे सप्तमं पर्वं पार्वति ॥  
 आषाढमासप्रतिपद्यके मध्याह्ने सिते ।  
 मूलभास्करयोर्योगे पर्वाष्टममुदाहृतम् ॥  
 श्रावणे रोहिणीशुक्रयोगे चैकादशेऽहनि ।  
 कृष्णपक्षे प्रभाते च नवमं पर्वं भामिनि ॥  
 विशाखाजीवसंयोगे षष्ठ्यां भाद्रपदे सिते ।  
 मध्याह्नसमये देवि दशमं पर्वं कौलिकम् ॥  
 या शुक्लनवमी मासि भवेदाश्वयुजे प्रिये ।  
 तस्यां तु ग्रहनक्षत्रवेलाकालो न गण्यते ॥  
 एतदेकादशं पर्वं कुलसिद्धिमहोदयम् ।  
 कार्तिके मासि शुक्लायां नवम्यां रजनीमुखै ॥  
 श्रवणेन्दुसमापत्तौ द्वादशं पर्वं कीर्तितम् ।’

इति । अन्त्यजेति धीवरीमातङ्गाद्या । तत्त्ववेद-  
दिनीति समयज्ञा । तदुक्तं

‘धीवरीचक्रपूजा च रात्रौ कार्या विधानतः ।  
चक्रं संपूजयेदेवि मातङ्गीकुलसंभवम् ॥’

इति,

‘शक्तयः समयज्ञाश्च दिनान्ते क्रीडयन्ति ताः ।’  
इति च ॥

ननु इह पूजा नाम आदियागात् प्रभृति  
अनुयागर्पयन्तमुच्यते, सा च बहुकालनिर्व-  
र्त्येति कथमसौ इयति समये पर्वमु सिद्ध्येदि-  
त्याशङ्क्य आह

सर्वत्र च पर्वदिने

कुर्यादनुयागचक्रमतिशयतः ॥ ४० ॥

गुप्तागुप्तविधाना-

दियागचर्याक्रमेण सम्पूर्णम् ।

अनुयागः किल मुख्यः

सर्वसिन्नेव कर्मविनियोगे ॥ ४१ ॥

अनुयागकाललाभे

तस्मात्प्रयतेत तत्परमः ।

मुख्य इति आदियागो हि पूजोपकरणभूत-  
द्रव्योपहरणरूपत्वादेतदङ्गमिति भावः, तेन पर्व-  
वेलायामनुयाग एव भरः कार्य इति तात्पर्यम् ॥

ननु कस्मादत्र आश्वयुजे मासि भग्रहादि-  
योगो नोक्त इत्याशङ्क्य आह

भग्रहसमयविशेषो

नाश्वयुजे कोऽपि तेन तद्वर्जम् ॥४२॥  
वेलाभग्रहकलना

कथितैकादशसु मासेषु ।

अत एव अत्र विशेषविशेषवत्त्वम् ॥

एवमन्यत्रापि विशेषविशेषत्वं दर्शयति  
फाल्गुनमासे शुक्लं

यत्प्रोक्तं द्वादशीदिनं पर्व ॥ ४३ ॥

अग्रतिथिवेधयोगो

मुख्यतमोऽसौ विशेषोऽत्र ।

अग्रतिथिस्त्रयोदशी । तदुक्तं

‘फाल्गुने द्वादशी शुक्ला सोमतिथियुता भवेत् ।  
सिद्धावप्यग्रतिथ्यंशे विशेषोऽत्र महानयम् ॥’

इति ॥

न केवलमत्रैव विशेषविशेषता, यावत् सर्व-  
त्रापीत्याह

दिवसनिश्चे किल कृत्वा  
 त्रिभागशः प्रथममध्यमापरविभागः ॥  
 पूजाकालस्तत्र  
 त्रिभागिते मुख्यतमः कालः ।  
 यदि संघटेत वेला  
 मुख्यतमा भग्रहौ तथा चक्रम् ॥४५॥  
 तद्याग आदियाग-  
 स्तत्काम्यं पूजयैव पर्वसु सिद्धेत् ।  
 दिनवेलाभग्रहक-  
 ल्पनेन तत्रापि सौम्यरौद्रत्वम् ॥४६॥  
 ज्ञात्वा साधकमुख्य-  
 स्तत्कार्यं तदा तदा कुर्यात् ।

इह किल पर्वतया अभिमतं दिनं निशां वा  
 त्रिभागीकृत्य यथास्त्रं प्रथममध्यमापररूपभा-  
 गत्रयान्यतरात्मा प्रत्यूषमध्याह्वप्रदोषलक्षणो  
 यः पूजाकालः, तस्मिन्नापि त्रिभिर्विभक्ते यथास्त्र-  
 मेव प्रथमो मध्यमः परो वा मुख्यतमो यः पूजा-

कालः, तत्रैव पूज्यतया संमतं कन्यान्त्यजादीनां  
चक्रम् । वेला भग्रहादयश्च मुख्यतमा यदि  
संघटन्ते, तत् तस्मिन् क्षणे क्रियमाणो याग  
आदियागः प्रधानं यजनमित्यर्थः । तत्स्मा-  
छेतोः पर्वसु विनापि योगं ज्ञानं वा पूजयैव  
काम्यं सिद्ध्येत् अभीष्टसंपत्तिः स्यादित्यर्थः ।  
तत्रापीति विशेषविशेषात्मनि मुख्यतमेऽपि  
काले इत्यर्थः । तत्तदिति शान्त्युच्चाटनादि ॥

ननु अत्रैव विभाजितं पूजाकालमतिक्रम्य  
तिथ्यादि यदि स्यात्, तदा किं प्रतिपत्तव्य-  
मित्याशङ्क्य आह

उक्तो योऽर्चाकाल-

स्तं चेदुल्लङ्घ्य भग्रहतिथिः स्यात् ४७  
तमनाहत्य विशेषं

प्रधानयेत्सामयमिति केचित् ।

अत्रैव मतान्तरमाह

नेति त्वस्मद्गुरवो

विशेषरूपा हि तिथिरिह न वेला ४८

ननु अत्र तिथिरेव नाम का यस्या अपि  
विशेषत्वं स्यादित्याशङ्क्य आह  
संवेद्यरूपशशधर-

भागः संवेदकार्करनिकरैः ।  
यावान्यावति पूर्णः  
सा हि तिथिर्भग्रहैः स्फुटीभवति ४९

इह यत्

'प्रतिदिवसमेवमर्कत् स्थानविशेषेण शौक्लचपरिवृद्धिः ।  
भवति शशिन् ..... ॥' (ब० सं० ४१४)

इत्यादिज्योतिःशास्त्रोदितदृष्ट्या प्रमेयात्मनः श-  
शिनो यावान् एकैककलारूपो भागः प्रमा-  
णात्मनोऽकस्य करनिकरैर्यावति उनाधिकषष्टि-  
घटिकात्मनि काले दृश्यभागे परभागे वा पूर्णः  
परिवृद्धशौक्ल्यः स्यात्, सा हि तिथिरुच्यते या  
भग्रहैः स्फुटीभवति विशिष्टतामासादयती-  
त्यर्थः ॥ ४९ ॥

अतश्च तिथेरेव मुख्यत्वमित्याह  
तस्मान्मुख्यात्र तिथिः  
सा च विशेष्या ग्रहकर्त्त्योगेन ।

वेलात्र न प्रधानं

युक्तं चैतत्तथाहि परमेशः ॥ ५० ॥

श्रीत्रिकमैरवकुलशा-

खेषुचे न पर्वदिवसेषु ।

वेलायोगं कंचन

तिथिभग्रहयोगतो ह्यन्यम् ॥ ५१ ॥

चो होतौ । एतच्च आगमतोऽपि उपपादयि-  
तुमाह युक्तं चैतदित्यादि । तदुक्तं तत्र

‘मासस्य मार्गशीर्षस्य या तिथिर्नवमी भवेत् ।

कृष्णपक्षे सूर्ययुक्ता उत्तराफलगुनीयुता ॥

तस्यां विशेषसंपूजा कर्तव्या साधकोत्तमैः ।’

इत्यादि

‘कार्तिंकस्य तु मासस्य शुक्ला या नवमी भवेत् ।

चन्द्रश्रवणसंयोगे द्वादशं पर्व पूजयेत् ॥’

इत्यन्तम् ॥ ५१ ॥

अतश्च तिथेरेव मुख्यतया पूज्यत्वमित्याह

भग्रहयोगाभावे

तिथिस्तु पूज्या प्रधानरूपत्वात् ।

तुहेंतौ । यत् स्मृतिरपि

‘.....तिथिं यत्तेन याजयेत् ।’

इति । अनेन च अत्र पर्वणां विशिष्टत्वेऽपि  
सामान्यरूपत्वमुक्तम् ॥

एतदेव शास्त्रान्तरप्रसिद्धन्यायगम्भी दृष्टा-  
न्तयति

श्रेताभावे कृष्ण-

च्छागालम्भं हि कथयन्ति ॥ ५२ ॥

मीमांसका हि श्रेतं छागमालभेतेति चो-  
दितः पशुः, यदि पशुरुपाकृतः पलायेत, अन्यं  
तद्वर्णं तद्वयसमालभेतेत्यादौ यदि तद्वर्णं  
एव न प्राप्येत, तदा ‘गुणाः प्रतिनिधीयन्ते  
च्छागादीनां न जातयः’ इत्यादिनयेन अत-  
द्वर्णस्यापि छागस्यैव आलम्भं कथयन्ति इति  
वाक्यार्थः । एवं प्रकृतेऽपि भग्रहवेलादिवि-  
शिष्टा तिथिश्चेत् न भवेत्, तत्केवलैव पर्व-  
तया इयं ग्राह्येति ॥ ५२ ॥

नन्दन्त्र श्रीत्रिककुलादावनुक्तोऽपि भगवता

वेलायोगः कथमूर्मिकुलादावभिधीयमानः संग-  
च्छतामित्याशङ्क्य आह

यत्पुनरूर्मिप्रभृतिनि  
शास्त्रे वेलोदितापि तत्काम्यम् ।  
मुख्यतयोद्दिश्य विधि  
तथाच तत्र पौषपर्वदिने ॥ ५३ ॥

कृत्वार्चनमर्धनिशि

ध्यात्वा जस्त्वा बहिर्गतस्य यथा ।  
आदेशः फलति तथा

माघे चक्राद्वचः फलति ॥ ५४ ॥

अचिरादभीष्टसिद्धिः

पञ्चसु मैत्री धनं च मेलापः ।

चक्रस्थाने क्रोधात्

पाषाणस्फोटनेन रिपुनाशः ॥ ५५ ॥

सिद्धादेशप्राप्ति-

मार्गान्तं कथ्यते विभुना ।

एतदेव दर्शयति तथा चेत्यादिना । पञ्च-

खिति काकाक्षिन्यायेन योज्यम्, तेन फालगु-  
नादाषाढान्तं पञ्चसु अभीष्टसिद्धिः, श्रावणा-  
न्मार्गशीर्षान्तं च पञ्चसु क्रमेण मैत्र्यादीनि ।  
तदुक्तं तत्र पौषमासादिक्रमेण

‘पूजा तत्रैव यत्नेन रात्र्यर्धसमये प्रिये ।  
ध्यानयुक्तो भवेत्पथ्यान्मन्त्रजप्यपरायणः ॥  
आदेशो जायते तस्य श्रुत्वासौ निष्क्रमेद्धहिः ।  
तत्राभिवाञ्छितं भद्रे प्रापयेनात्र संशयः ॥’

इति,

‘रात्र्यर्धसमये मन्त्री विशेषात्तत्र पूजनात् ।  
अपमाणस्य चक्रस्य वचनं यत्पतिष्यति ॥  
तदविघ्नेन देवेशि सप्ताहात् सफलं भवेत् ।’

इति,

‘दिनार्थे पूजनात्तत्र अभीष्टं सिद्ध्यतेऽचिरात् ।’

इति,

‘यां सिद्धिमभिवाञ्छेत् सा तस्य अचिराद्भवेत् ॥’

इति,

‘प्राथितं सिद्ध्यते देवि..... ।’

इति,

‘मनोवाञ्छितसिद्ध्यर्थं चक्रं संपूजयेत्प्रिये ।  
..... तच्चक्रं पूज्य सिद्ध्यति ॥’

इति,

‘पूजां वै वासरारम्भे कुर्वतोऽन्नं विधानतः ।  
मैत्रीभावेन तिष्ठन्ति सर्वभूतानि तस्य च ॥’

इति,

‘मध्याह्नं पूजनात्तत्र सौभाग्यधनधान्यतः ।  
दृद्धिर्भवति देवेशि..... ॥’

इति,

‘मेलापर्कं तु सर्वत्र तस्मिन्पर्वे भविष्यति ।’

इति,

‘भूमावास्फोटयेत् क्रोधात्संज्ञया यस्य वै प्रिये ।  
पापाणे स्फुटिते देविं तस्य मूर्धा तु सप्तधा ॥  
स्फुटते तु महाभागे सत्यं नास्त्यत्र संशयः ।  
निशि क्षेत्राटनादेवि सिद्धादेशमवामुयात् ॥’

इति च ॥

ननु अत्र तिथौ भग्रहाद्यभावेऽपि भवन् वे-  
लायोगः किमपेक्षणीयो न वेत्याशङ्क्य आह  
भग्रहयोगाभावे

वेलां तु तिथेऽवश्यमीक्षेत ॥ ५६ ॥  
सा हि तथा स्फुटरूपा  
तिथैः स्वभावोदयं दद्यात् ।

एवं षडंशयोगिनि दिने तु महता विशेषेण  
अर्चनं कुर्यादित्याह

**भग्रहतिथिवेलांशा-**

नुयायि सर्वाङ्गसुन्दरं तु दिनम् ५७  
यदि लभ्येत तदास्मि-  
न्विशेषतमपूजनं रचयेत् ।

सर्वाङ्गसुन्दरमित्यनेन अस्य अतीव दुर्लभत्वं  
प्रकाशितम् ॥

ननु काम्यमेव केवलमधिकृत्य यदि यागो-  
ऽभिप्रेतः, तदिह नैमित्तिकप्रकरणेऽपि अवश्य-  
न्तया तयोगः कस्मादुक्त इत्याशङ्क्य आह

न च काम्यमेव केवल-

मेतत्परिवर्जने यतः कथितः ॥ ५८ ॥  
समयविलोपः श्रीम-

झैरवकुल ऊर्मिशास्त्रे च ।  
दुष्ट हि दुराचाराः

पशुतुल्याः पर्व ये न विदुः ॥ ५९ ॥

तदेवार्थद्वारेण पठति दुष्टा हीत्यादि ॥५९॥

ननु एतावतैव केवलकाम्याधिकारेण एत-  
ग्रोक्तमिति कुतोऽवगतमित्याशङ्क्य आह

नच काम्यस्याकरणे

स्याज्ञातु प्रत्यवायित्वम् ।

चो हेतौ ॥

एवं पर्वविशेषमभिधाय चक्रचर्चा कर्तुमाह

तत्रानुयागसिद्धर्थं

चक्रयागो निरूप्यते ॥ ६० ॥

मूर्तियाग इति प्रोक्तो

यः श्रीयोगीश्वरीमते ।

नित्यं नैमित्तिकं कर्म

यदत्रोक्तं महेशिना ॥ ६१ ॥

सर्वत्र चक्रयागोऽत्र

मुख्यः काम्ये विशेषतः ।

ज्ञानी योगी च पुरुषः

स्त्री वास्त्रिन्मूर्तिसंज्ञके ॥ ६२ ॥

यागे प्रयत्नतो योज्य-  
 स्तद्वि पात्रमनुत्तरम् ।  
 तत्संपर्कात्पूर्णता स्या-  
 दिति त्रैशिरसादिषु ॥ ६३ ॥

तदिति ज्ञान्यादि ॥ ६३ ॥

तदेव पठति

तेन सर्वं हुतं चेष्टं  
 त्रैलोक्यं सच्चराचरम् ।  
 ज्ञानिने योगिने वापि  
 यो ददाति करोति वा ॥ ६४ ॥

दीक्षोत्तरेऽपि च प्रोक्त-  
 मन्त्रं ब्रह्मा रसो हरिः ।

भोक्ता शिव इति ज्ञानी  
 श्वपचानप्यथोद्धरेत् ॥ ६५ ॥

सर्वतत्त्वमयो भूत्वा  
 यदि भुङ्के स साधकः ।

तेन भोजितमात्रेण  
 सकृत्कोटिस्तु भोजिता ॥ ६६ ॥  
 अथ तत्त्वविदेतस्मि-  
 न्यदि भुञ्जीत तत् प्रिये ।  
 परिसंख्या न विद्येत  
 तदाह भगवाञ्छ्वः ॥ ६७ ॥  
 भोज्यं मायात्मकं सर्वं  
 शिवो भोक्ता स चाप्यहम् ।  
 एवं यो वै विजानाति  
 दैशिकस्तत्त्वपारगः ॥ ६८ ॥  
 तं दृष्ट्वा देवमायान्तं  
 क्रीडन्त्योषधयो गृहे ।  
 निवृत्तमद्यैवास्माभिः  
 संसारगहनार्णवात् ॥ ६९ ॥  
 यदस्य वक्रं संप्राप्ता  
 यास्यामः परमं पदम् ।

अन्येऽपानभुजो ह्यूर्ध्वे  
प्राणोऽपानस्त्वधोमुखः॥ ७० ॥

तस्मिन्भोक्तरि देवेशि

दातुः कुलशतान्यपि ।

आश्वेव परिमुच्यन्ते

नरकाद्यातनार्णवात् ॥ ७१ ॥

करोतीति अर्थात् सेवादि । कोटिरिति अ-  
र्थात् ब्राह्मणानाम् । यदुक्तं

‘चतुर्वेदार्थविदुषां ब्राह्मणानां महात्मनाम् ।

आचार्ये भोजिते देवि कोटिर्भवति भोजिता ॥’

इति । एतस्मिन्निति चक्रयागे । अन्य इति  
अतत्वपारगः । अपानभुज इति अधःपात-  
दायिनी भोग्यरूपतामेव अनुसन्दधाना इत्यर्थः ।  
अत एवोक्तमपानस्त्वधोमुख इति । तदुक्तं

‘धर्मेण गमनमूर्ध्वं गमनमधस्ताद्वावल्यधर्मेण ।’ (सां० का०)  
इति । तस्मिन्निति प्राणभुजि तत्त्वपारगे ॥ ७१ ॥

ज्ञानिनश्च सर्वत्रैव अविगीतमुत्कृष्टत्वमित्याह

श्रीमन्निशाटनेऽप्युक्तं

कथनान्वेषणादपि ।

श्रीत्राभ्यन्तरसंप्राप्ते  
 गुरुवक्राद्विनिर्गते ॥ ७२ ॥  
 मुक्तस्तदैव काले तु  
 यन्न तिष्ठति केवलम् ।  
 सुरापः स्तेयहारी च  
 ब्रह्महा गुरुतल्पगः ॥ ७३ ॥  
 अन्यजो वा द्विजो वाथ  
 बालो वृद्धो युवापि वा ।  
 पर्यन्तवासी यो ज्ञानी  
 देशस्यापि पवित्रकः ॥ ७४ ॥  
 तत्र संनिहितो देवः  
 सदेवीकः सकिङ्करः ।  
 सुराप इत्यादिना अस्य महापातकित्वमपि  
 अगण्यमेवेति भावः ॥  
 अतश्च ज्ञानिनमेव आश्रित्य मूर्तियागं  
 कुर्यादित्याह  
 तस्मात्प्राधान्यतः कृत्वा  
 गुरुं ज्ञानविशारदम् ॥ ७५ ॥

**मूर्तियागं चरेत्तस्य  
विधिर्योगीश्वरीमते ।**

विधिरिति कर्म, अत एव अनेन चक्रार्च-  
नमपि आसूत्रितम् ॥

सच कदा कार्यो किंविधिश्वेत्याह

पवित्रारोहणे श्राद्धे

तथा पर्वदिनेष्वलम् ॥ ७६ ॥

सूर्यचन्द्रोपरागादौ

लौकिकेष्वपि पर्वसु ।

उत्सवे च विवाहादौ

विप्राणां यज्ञकर्मणि ॥ ७७ ॥

दीक्षायां च प्रतिष्ठायां

समयानां विशोधने ।

कामनार्थं च कर्तव्यो

मूर्तियागः स पञ्चधा ॥ ७८ ॥

उत्सव इति खण्डुर्जन्मादिनादौ ॥ ७८ ॥

पञ्चधात्वमेव दर्शयति  
 केवलो यामलो मिश्र-  
 श्वक्रयुग्वीरसङ्करः ।  
 केवलः केवलैरेव  
 गुरुभिर्मिश्रितः पुनः ॥ ७९ ॥  
 साधकाद्यैः सपलीकै-  
 यामलः स द्विधा पुनः ।  
 पलीयोगात् क्रयानीत-  
 वेश्यासंयोगतोऽथवा ॥ ८० ॥  
 चक्रिण्याद्याश्च वक्ष्यन्ते  
 शक्तियोगाद्यथोचिताः ।  
 तत्संयोगाच्चक्रयुक्तो  
 यागः सर्वफलप्रदः ॥ ८१ ॥  
 सर्वैस्तु सहितो यागो  
 वीरसङ्कर उच्यते ।  
 सपलीकैरिति अर्थात् गुर्वादिभिश्चतुर्भिरपि ।  
 पल्यो विवाहिताः । वक्ष्यन्ते इति

‘मातङ्गकृष्णसौनिककान्दुकचार्मिकविकोशिधातुविभेदाः ।  
मात्सिकचाक्रिकसहितास्तेषां पत्थ्यो नवात्र नवयागे ॥’

इत्यादिना एकान्नात्रिंशाह्विके । चक्रयुक्त इति  
चक्रयुक्त । सर्वैरिति एवमुक्तैः पुंखीरूपैः ॥

अत्रैव उपवेशने क्रमं दर्शयति

मध्ये गुरुर्भवेत्तेषां

गुरुवर्गस्तदावृतिः ॥ ८२ ॥

तिस्र आवृतयो बाह्ये

समय्यन्ता यथाक्रमम् ।

पञ्जिकमेण वा सर्वे

मध्ये तेषां गुरुः सदा ॥ ८३ ॥

तदा तद्वन्धधूपस्त्रक्-

समालम्भनवाससा ।

पूज्यं चक्रानुसारेण

तत्तचक्रमिदं त्विति ॥ ८४ ॥

तदावृतिरिति गुरुवर्गवरणमित्यर्थः । सदेति  
आवृतिक्रमे पञ्जिकमे वा । तत्तचक्रमिति गुरु-  
साधकादिरूपं पूज्यतया संमतम् ॥ ८४ ॥

तदेव उदाहरति

एकारके यथा चक्रे

एकवीरविधिं स्मरेत् ।

द्वये यामलुमन्यत्र

त्रिकमेवं षडस्वके ॥ ८५ ॥

षड्योगिनीः सप्तकं च

सप्तारेऽष्टाष्टके च वा ।

अन्यद्वा तादृशं तत्र

चक्रे तादृकस्वरूपिणि ॥ ८६ ॥

ततः पात्रेऽलिसंपूर्णे

पूर्वं चक्रं यजेत्सुधीः ।

आधारयुक्ते नाधार-

रहितं तर्पणं क्रचित् ॥ ८७ ॥

आधारेण विना अंशो

न च तुष्यन्ति रथमयः ।

अन्यत्रेति त्रये । तादृशमिति तत्त्वनियतसं-  
ख्याकमित्यर्थः । पूर्वमिति प्रथमं प्रधानं वा ॥

एतदेव उपपादयति  
प्रेतरूपं भवेत्पात्रं

शक्तामृतमथासवः ॥ ८८ ॥  
भोक्त्री तत्र तु या शक्तिः  
स शम्भुः परमेश्वरः ।  
अणुशक्तिशिवात्मेत्थं

ध्यात्वा संमिलितं ब्रयम् ॥ ८९ ॥  
ततस्तु तर्पणं कार्य-  
मावृतेरावृतेः क्रमात् ।  
प्रतिसंचरयोगेन

पुनरन्तः प्रवेशयेत् ॥ ९० ॥  
यावद्गुर्वन्तिकं तद्वि-  
पूर्णं भ्रमणमुच्यते ।

आवृतेरावृतेरिति आवरणचतुष्टयस्यापी-  
त्यर्थः । क्रमादिति नतु अनन्तरोल्लङ्घनेत्यर्थः ।  
प्रतिसंचरः प्रतीपं संचरणम् । तद्वि पूर्णं भ्रमण-  
मिति सृष्टिसंहारकमोभयात्मक एकः संचार  
इत्यर्थः ॥

तर्पणे च अत्र क्रममाह  
 तत्रादौ देवतास्तप्या-  
 स्ततो वीरा इति क्रमः ॥ ११ ॥  
 वीरश्च वीरशक्तिश्च-  
 ल्येवमसद्गुरुक्रमः ।  
 ततोऽवदंशान्विविधान्  
 मांसमत्स्यादिसंयुतान् ॥ १२ ॥  
 अग्रे तत्र प्रविकिरेत्  
 तृष्णन्तं साधकोत्तमः ।  
 पात्राभावे पुनर्भद्रं  
 वेल्लिताशुक्तिमेव च ॥ १३ ॥  
 पात्रे कुर्वीत मतिमा-  
 निति सिद्धामते क्रमः ।  
 तदेव दर्शयति  
 दक्षहस्तेन भद्रं स्या-  
 द्वेल्लिता शुक्तिरुच्यते ॥ १४ ॥

दक्षहस्तस्य कुर्वीत  
 वामोपरि कनीयसीम् ।  
 तर्जन्यङ्गुष्ठयोगेन  
 दक्षाधो वामकाङ्गुलीः ॥ ९५ ॥  
 निःसन्धिबन्धौ द्वावितर्थं  
 वेलिता श्रुत्किरुच्यते ।  
 ये तत्र पानकाले तु  
 बिन्दवो यान्ति मेदिनीम् ॥ ९६ ॥  
 तैस्तुष्यन्ति हि वेताल-  
 गुह्यकाद्या गमस्तयः ।  
 धारया भैरवस्तुष्येत्  
 करपानं परं ततः ॥ ९७ ॥  
 प्रवेशोऽत्र न दातव्यः  
 पूर्वमेव हि कस्यचित् ।  
 प्रमादात्तु प्राविष्टस्य  
 विचारं नैव चर्चयेत् ॥ ९८ ॥

एवं कृत्वा क्रमाद्याग-  
 मन्ते दक्षिणया युतम् ।  
 समालभ्नताभूल-  
 वस्त्राद्यं वितरेहृधः ॥ ९९ ॥  
 रूपकार्धात् परं हीनां  
 न दद्यादक्षिणां सुधीः ।  
 समयिभ्यः क्रमाद्विद्वि-  
 गुणा गुर्वन्तकं भवेत् ॥ १०० ॥  
 एष स्यान्मूर्तियागस्तु  
 सर्वयागप्रधानकः ।  
 काम्ये तु संविधौ सप्त-  
 कृत्वः कार्यस्तथाविधः ॥ १०१ ॥

दक्षहस्तेनेति अर्थात् निविडोन्नतसंकुचिता-  
 ङुलीकेन । तर्जन्यज्ञुष्टयोगेनेति अर्थात् वाम-  
 करसंबन्धिना, तेन वामोपरिस्थितां दक्षकनी-  
 यसीं तत्तर्जन्यज्ञुष्टाभ्यामेव बद्धां कृत्वा अयं  
 संनिवेशः स्यात् । तदुक्तम्

‘अथ पात्रविधिर्नास्ति ततः कुर्यादमुं विधिम् ।  
 भद्रं वेण्ठितशुक्तिर्वा पानं वै तत्र शख्ते ॥  
 दक्षिणेन भवेद्धद्रं हस्तेन परमेश्वरि ।  
 द्वाभ्यां चैव तु कर्तव्या वेण्ठिशुक्तिर्महाफला ॥  
 दक्षिणे या कनिष्ठा तां कृत्वा वामस्य चोपरि ।  
 हस्तस्य तु वरारोहे तर्जन्यङ्गुष्ठयोगतः ॥  
 कृत्वा वामस्य चाङ्गुलयो दक्षिणाधो व्यवस्थिताः ।  
 निःसन्धि वेण्ठिशुक्ति तु कृत्वा पानं प्रसिद्धति ॥’

इति । अत्रेति चक्रयागे । रूपकं दीनारः ॥

सप्तकृत्वः करणे प्रयोजनमाह

जानान्ति प्रथमं गेहं

ततस्तस्य समर्थताम् ।

बलाबलं ततः पश्चा-

द्विस्ययन्तेऽत्र मातरः ॥ १०२ ॥

ततोऽपि संनिधीयन्ते

प्रीयन्ते वरदास्ततः ।

देवीनामथ नाथस्य

परिवारयुजोऽप्यलम् ॥ १०३ ॥

वल्लभो मूर्तियागोऽय-

मतः कार्यो विपश्चिता ।

रात्रौ गुप्ते गृहे वीराः  
 शक्तयोऽन्योन्यमप्यलम् १०४  
 असंकेतयुजो योज्या  
 देवताशब्दकीर्तनात् ।  
 अलाभे मूर्तिचक्रस्य  
 कुमारीरेव पूजयेत् ॥ १०५ ॥  
 काम्यार्थे तु न तां व्यङ्गां  
 स्तनपुष्पवर्तीं तथा ।  
 प्रतिपच्छुतिसंज्ञे च  
 चतुर्थीं चोत्तरात्रये ॥ १०६ ॥  
 हस्ते च पञ्चमी षष्ठी  
 पूर्वास्वथ पुनर्वर्सौ ।  
 सप्तमी तत्परा पित्र्ये  
 रोहिण्यां नवमी तथा ॥ १०७ ॥  
 मूले तु द्वादशी ब्राह्मे  
 भूताश्विन्यां च पूर्णिमा ।

धनिष्ठायाममावस्या  
 सोऽयमेकादशात्मकः ॥१०८॥  
 अर्कादित्रयशुक्रान्य-  
 तमयुक्तोऽप्यहर्गणः ।  
 योगपर्वेति विख्यातो  
 रात्रौ वा दिन एव वा ॥१०९॥  
 योगपर्वणि कर्तव्यो  
 मूर्तियागस्तु सर्वथा ।  
 यः सर्वान्योगपर्वाख्यान्  
 वासरान् पूजयेत्सुधीः ॥ ११०॥  
 मूर्तियागेन सोऽपि स्यात्  
 समयी मण्डलं विना ।  
 इत्येष मूर्तियागः श्री-  
 सिद्धयोगीश्वरीमते ॥ १११ ॥

समर्थतामिति यागादौ । बलाबलमिति  
 वीरकर्मसु सामर्थ्यमसामर्थ्यं च । विस्मयन्ते  
 इति एवंविधा अपि मर्त्या भवन्तीत्याश्र्यं मन्वते  
 इत्यर्थः । मातर इति सर्वसंबन्धः । तदुक्तं

‘प्रथमे पूर्तियागे तु वेशम जानन्ति साधके ।  
 द्वितीये तस्य सामर्थ्यं तृतीये तु बलाबलम् ॥  
 चतुर्थे विस्तयं यान्ति देवि ता मातरः खयम् ।  
 पञ्चमे तस्य गत्वा तु विशन्ति गृहमध्यतः ॥  
 पष्ठे तु श्रीतिमायान्ति सप्तमे तु वरप्रदाः ।  
 वाञ्छितं तस्य दास्यन्ति आयुरारोग्यसंपदः ॥’

इति । देवताशब्दकीर्तनादसंकेतयुजः कस्माच्च-  
 दभिधानात् लौकिकशब्दव्यवहारशून्या इत्यर्थः,  
 अत एवोक्तं गुप्त इति । श्रुतिसंज्ञ इति श्रवणे ।  
 उत्तरात्रये इति तदेकतमयुक्ते इत्यर्थः । एवं  
 पूर्वाख्यपि ज्ञेयम् । तत्परेत्यष्टमी, पित्र्य इति  
 मघासु । ब्राह्म इति

‘केन्द्रायाष्टधनेषु भूमितनयात्स्वात्मत्रिषु ब्राह्मणः ।’

इति ब्राह्मणशब्देन जीवस्याभिधानात् तदैवते  
 तिष्ये इत्यर्थः । भूतेति चतुर्दशी । अर्कादित्र-  
 येति अर्कश्च तदादि च त्रयं चन्द्रभौमबुधलक्ष-  
 णमित्यर्थः । एवमेतद्रहपञ्चकादेकतमेन युक्तो  
 यथोक्ततिथिनक्षत्रोपलक्षितोऽहर्गणो योगपर्वेति  
 विख्यातस्तत्त्वामेत्यर्थः । यदुक्तं

‘नवमी रोहिणीयोगे पुष्ये चैव चतुर्दशी ।  
 हस्ते च पञ्चमी ज्येया मूले तु द्वादशी भवेत् ॥

अवणे प्रतिपत्सद्वा चतुर्थी चोत्तरात्रये ।  
 पूर्वासु सिद्धिदा षष्ठी मधासु पुनरष्टमी ॥  
 अथिन्यां पूर्णिमा ज्येष्ठा वसुना सप्तमी स्मृता ।  
 धनिष्ठायाममावासा ज्ञात्वा चैवं वरानने ॥  
 सोमे शुक्रे तथादित्ये बुधे चैवाथ लोहिते ।  
 कर्तव्यं वारगणनम् ..... ॥'

इति ॥ १११ ॥

एवं चक्रार्चनमभिधाय पवित्रकविधिमभि-  
 धातुमाह

अथोच्यते शिवेनोक्तः  
 पवित्रकविधिः स्फुटः ।

श्रीरत्नमालात्रिशिरः-

शास्त्रयोः सूचितः पुनः ॥ ११२ ॥

श्रीसिद्धाटनसद्ग्राव-

मालिनीसारशासने ।

तत्र प्राधान्यतः श्रीम-

न्मालोक्तो विधिरुच्यते ॥ ११३ ॥

सूचित इति श्रीसिद्धादौ साक्षादनभिधा-  
 नात् । प्राधान्यत इति स्फुटत्वाविशेषेऽपि तदु-  
 त्पत्त्यादेरत्र आधिक्येन उक्तेः ॥ ११३ ॥

तदेव आह  
 क्षीराभिधमथनोऽद्भुत-  
 विषनिद्राविमूर्च्छितः ।  
 नागराजः स्वभुवने  
 मेघकाले स्म नावसत् ॥११४॥  
 केवलं तु पवित्रोऽयं  
 वायुभक्षः समाः शतम् ।  
 दिव्यं दशगुणं नाथं  
 भैरवं पर्यपूजयत् ॥ ११५ ॥  
 व्यजिङ्गपच्च तं तुष्टं  
 नाथं वर्षास्वहं निजे ।  
 पाताले नासितुं शक्तः  
 सोऽप्येनं परमेश्वरः ॥ ११६ ॥  
 नागं निजजटाज्ञूट-  
 पीठगं पर्यकल्पयत् ।  
 ततः समस्तदेवोऽघै-  
 र्धारितोऽसौ स्वमूर्धनि ॥११७॥

महतां महितानां हि  
 नाद्गुत विश्वपूज्यता ।  
 तस्मान्महेशितुर्मूर्धि  
 देवतानां च सर्वशः ॥ ११८ ॥  
 आत्मनश्च पवित्रं तं  
 कुर्याद्यागपुरःसरम् ।  
 दश कोद्यो न पूजानां  
 पवित्रारोहणे समाः ॥ ११९ ॥  
 वृथा दीक्षा वृथा ज्ञानं  
 गुर्वाराधनमेव च ।  
 विना पवित्राद्येनैत-  
 द्धरेन्नागः शिवाज्ञया ॥ १२० ॥  
 तस्मात्सर्वप्रयत्नेन  
 स कार्यः कुलवेदिभिः ।  
 पवित्रोऽयमिति तच्छब्दव्यपदेश्य इत्यर्थः ।

यदुकं

‘तेनास्म्याराधितो देवि पवित्रेण महात्मना ।’

इति

‘पवित्रो नाम नागेन्द्रो ज्येष्ठो भ्रातास्ति वासुकेः ।  
इति च । पवित्रेणेति पाठे तु पञ्चगव्यादिनेति  
व्याख्येयम् । समाः शतं दशगुणमिति वर्ष-  
सहस्रमित्यर्थः । तदुक्तं

‘दिव्यवर्षसहस्रं तु वायुभक्षो महावलः ।’  
इति । कुर्यादिति गुर्वादिः । दशेत्यादिना प्रयो-  
जनमुक्तम् ॥

कदा कार्यः इत्याह

आषाढगुक्तान्मिथुन-

कर्कटस्ये रवौ विधिः ॥१२१॥

कर्तव्यः सोऽनिरोधेन

यावत्सा तुलपूर्णिमा ।

तुलोपलक्षितस्यान्त्यं

कार्तिकस्य दिनं मतम् ॥१२२॥

कुलशब्दं पठन्तोऽन्ये

व्याख्याभेदं प्रकुर्वते ।

मिथुनेत्याद्युपलक्षणम्, तेन सिंहादिस्थेऽपि ।

अनिरोधेनेति अविच्छेदेनेत्यर्थः । तुलोपलक्षि-

तस्येति कार्तिके हि तुलागत एव रविर्भवेदिति  
भावः ॥

तमेव व्याख्याभेदं दर्शयति  
नित्यातन्त्रविदः कृष्णं  
कार्तिकाच्चरमं दिनम् ॥ १२३ ॥  
कुलस्य नित्याचक्रस्य  
पूर्णत्वं यत्र तन्मतम् ।

यदुकं

‘दीपर्वणि कर्तव्यं विधानमिदमुत्तमम् ।  
कुलं शक्तिः समाख्याता सा च नित्या प्रकीर्तिता ॥’

इत्याद्युपक्रम्य

‘पूर्णत्वमेव भवति तत्र तस्या महेश्वरि ।’

इति

मध्यमेवात्र सदा देवि सर्वारिष्टनिवृत्तये ।  
अनेन तु विधानेन नित्याचक्रं प्रपूजयेत् ॥’

इत्यन्तम् ॥

एवमेकीयं मतं प्रदर्श्य, अन्यदप्याह

माघशुक्लान्त्यदिवसः

कुलपर्वेति तन्मतम् ॥ १२४ ॥

पूर्णत्वं तत्र चन्द्रस्य

सा तिथिः कुलपूर्णिमा ।

ननु कुलपर्वत्वं चन्द्रस्य पूर्णत्वं तिथ्यन्तरे-  
ष्वप्यस्ति, तत् कथं माघपूर्णिमैव कुलपूर्णिमा-  
शब्देनोच्यते इत्याशङ्क्य आह

दक्षिणोत्तरगः कालः

कुलाकुलतयोदितः ॥ १२५ ॥

कुलस्य तस्य चरमे

दिने पूर्णत्वमुच्यते ।

इह फाल्गुनमासादारभ्य संवत्सरस्य ऋतूनां  
च उदय इति श्रावणमासं यावत् षट् पूर्णिमा  
उत्तरायणम् । भाद्रपदादारभ्य च माघमासं  
यावत् षडेव पूर्णिमा दक्षिणायनम् । यतः कुल-  
शब्दवाच्यस्य दक्षिणायनस्य माघान्त्यादिवसे  
पूर्णत्वमस्तीत्युक्तम् । यच्छ्रुतिः

‘मुखं वा एतत्संवत्सरस्य यत्फाल्गुनी पौर्णिमासी ।’

इति । तथा

‘फाल्गुनपूर्णिमास आधेय एतद्वा ऋतूनां मुखम् ।’

इति ॥

अतश्चेदमप्युक्तं भवतीत्याह

दक्षिणायनषणमास-

कर्तव्यत्वमतो विधौ ॥ १२६ ॥

पवित्रके प्रकाशत्व-

सिद्धयै कृष्णस्य वर्त्मनः ।

कृष्णस्येति तमोरूपसमयलोपाद्यात्मनः ॥

एवमेतत् प्रसङ्गादभिधाय प्रकृतमेव आह

तदेतद्बहुशास्त्रोक्तं

रूपं देवो न्यरूपयत् ॥ १२७ ॥

एकेनैव पदेन श्री-

रत्नमालाकुलागमे ।

तदत्र समये सर्व-

विधिसंपूरणात्मकः ॥ १२८ ॥

पवित्रकविधिः कार्यः

शुक्लपक्षे तु सर्वथा ।

बहु इति वैदिकात्प्रभृतीत्यर्थः ॥

ननु

‘नभसनभसोर्मध्ये पक्षयोः कृष्णशुक्लयोः ।’

इत्याद्युक्त्या कृष्णपक्षेऽपि अयं विधिः कर्तव्य-  
त्वेनोक्तः, तत्कथमिहान्यथोक्तमित्याशङ्क्य आह  
पूरणं शक्तियोगेन

शक्तयात्म च सितं दलम् ॥ १२९ ॥

दक्षिणायनसाजात्यात्

तेन तद्विधिरुच्यते ।

एकद्वित्रिचतुःपञ्च-

षड्लतैकतमं महत् ॥ १३० ॥

हेमरत्नाङ्कितग्रन्थि

कुर्यान्मुक्तापवित्रकम् ।

सौवर्णसूत्रं त्रिगुणं

सैकग्रन्थिशतं गुरौ ॥ १३१ ॥

परे गुरौ तु त्र्यधिक-

मध्यविधि परमेष्ठिनि ।

प्राकृसिद्धाचार्ययोगेश

विषये तु रसाधिकम् ॥ १३२ ॥

अष्टाधिकं शिवस्योक्तं

चित्ररत्नप्रपूरितम् ।

विद्यापीठाक्षसूत्रादौ

गुरुवच्छिववत् पुनः ॥ १३३ ॥

वटुके कनकाभावे

रौप्यं तु परिकल्पयेत् ।

पाद्वसूत्रमथ क्षौमं

कार्पासं त्रित्रितानितम् ॥ १३४ ॥

तस्मान्नवगुणात् सूत्रा-

त्रिगुणादिक्रमात् कुरु ।

चण्डांशुगुणपर्यन्तं

ततोऽपि त्रिगुणं च वा ॥ १३५ ॥

तेनाष्टादशतन्तूत्थ-

मध्मं मध्यमं पुनः ।

अष्टोत्तरशतं तस्मात्

त्रिगुणं तूत्तमं मतम् ॥ १३६ ॥

ग्रन्थयस्तत्त्वसंख्याताः

षडध्वकलनावशात् ।

यद्वा व्याससमासाभ्यां

चित्राः सद्वन्धपूरिताः ॥ १३७ ॥

विशेषविधिना पूर्व  
 पूजयित्वाप्येत्ततः ।  
 पवित्रकं समस्ताध्व-  
 परिपूर्णत्वभावनात् ॥ १३८ ॥  
 गुर्वात्मनोर्जानुनाभि-  
 कण्ठमूर्धान्तगं च वा ।  
 ततो महोत्सवः कार्यो  
 गुरुपूजापुरःसरः ॥ १३९ ॥  
 तप्याः शासनगाः सर्वे  
 दक्षिणावस्त्रभोजनैः ।  
 महोत्सवः प्रकर्तव्यो  
 गीतनृत्तात्मको महान् ॥ १४० ॥  
 चातुर्मास्यं सप्तदिनं  
 त्रिदिनं वाप्यलाभतः ।  
 तदन्ते क्षमयेद्देवं  
 मण्डलादि विसर्जयेत् ॥ १४१ ॥  
 वहिं च पश्चात्कर्तव्य-  
 श्वक्रयागः पुरोदितः ।

मासे मासे चतुर्मासे  
वर्षे वापि पवित्रकम् ॥ १४२ ॥  
सर्वथैव प्रकर्तव्यं  
यथाविभवविस्तरम् ।

सितं दलमिति सितः पक्षः । उच्यते इति  
अस्मच्छास्त्रे हि एवं श्रुतिरस्तीत्याशयः । परे गुरा-  
विति परमगुरौ । अध्यब्धीति चतुरधिकमि-  
त्यर्थः । रसाः षट् । चित्ररत्नपूरितमिति अर्थात्  
ग्रन्थिस्थाने । पाद्मसूत्रमिति अर्थात् रूप्याभावे-  
ऽपि । चण्डांशवो द्वादश । ततोऽपि त्रिगुणमिति  
षट्क्रिंशत्तनुकमित्यर्थः । तस्मात् त्रिगुणमिति  
चतुर्विंशत्यधिकशतत्रयात्मकमित्यर्थः । तन्त्वति  
यत्र यादशोऽभिमताः । षडध्वेति तेन कला-  
संख्यया पञ्च ग्रन्थयो यावद्भुवनसंख्यया अष्टा-  
दशोत्तरं शतम् । व्याससमासाभ्यामिति तत्त्वसं-  
ख्यया व्यासः, कलासंख्यया तु समास इत्यर्थः ।  
चित्रा इति कुङ्कमाद्यरुणीकृतत्वात्, अत एवोक्तं  
सद्गन्धपूरिता इति । चातुर्मास्यमिति चतुर्षु मा-  
सेष्वित्यर्थः ॥

सर्वथैव अस्य कर्तव्यत्वमुपोद्गलयति  
 वित्ताभावे पुनः कार्यं  
 काशैरपि कुशोम्भितैः ॥१४३॥  
 सति वित्ते पुनः शास्त्रं  
 व्याधये नरकाय च ।

ननु

‘अभावान्तिपूजाया अवश्यं हेषु पूजयेत् ।’  
 इत्याद्युक्त्या नित्यलोपपूरणाय पर्वसु पूजनमुक्तं,  
 तत्किं पवित्रकेणापीत्याशङ्क्य आह

नित्यपूजासु पूर्णत्वं  
 पर्वपूजाप्रपूरणात् ॥ १४४ ॥  
 तत्रापि परिपूर्णत्वं  
 पवित्रकसमर्चनात् ।

नन्वेवं पवित्रकस्यापि लोपे किं स्यादित्या-  
 शङ्क्य आह

पवित्रकविलोपे तु  
 प्रायश्चित्तं जपेत्सुधीः ॥१४५॥

सुशुद्धः सन्पुनः कुर्या-  
दित्याज्ञा परमेशितुः ।

एवं श्रीरत्नमालायामुक्तं पवित्रकविधिमभि-  
धाय, श्रीत्रिशिरोभैरवीयमप्याह

अथ त्रिशिरसि प्रोक्तो  
लिख्यते तद्विधिः स्फुटः ॥ १४६ ॥

तदेवाह

त्रिप्रमेयस्य शैवस्य  
पञ्चपञ्चात्मकस्य वा ।

दशाष्टादशभेदस्य  
षट्स्रोतस इहोच्यते ॥ १४७ ॥

त्रिप्रमेयस्येति नरशक्तिशिवात्मकत्वात् ।  
पञ्चपञ्चात्मकस्येति तत्रप्रक्रियया वक्रतया, वि-  
शेषप्रक्रियया वामेश्यादितया च एवंरूपस्ये-  
त्वर्थः । षट्स्रोतस इति पिचुवक्रेण सह ॥ १४७ ॥

तत्र अधिकारिनिर्देशाय आह

ये नराः समयञ्चष्टा  
गुरुशास्त्रादितूषकाः ।

नित्यनैमित्तिकाद्यन्य-  
पर्वसन्धिविवर्जिताः ॥ १४८ ॥

अकामात् कामतो वापि  
सूक्ष्मपापप्रवर्तिनः ।  
तेषां प्रशमनार्थाय  
पवित्रं क्रियते शिवे ॥ १४९ ॥

श्रावणादौ कार्तिकान्ते  
शुक्लपक्षे शुभप्रदे ।  
नतु दुःखप्रदे कृष्णे  
कर्तुराष्ट्रनृपादिषु ॥ १५० ॥

सूक्ष्मेत्यनेन असंलक्षितत्वमुक्तम् । अत्रैव  
कालं निर्दिशति श्रावणादावित्यादिना ॥ १५० ॥

अस्यैव स्वरूपं निर्देष्टुमाह  
पादृसूत्रं तु कौशेयं  
कार्पासं क्षौममेव च ।  
चातुराश्रमिकाणां तु  
सुभ्रुवा कर्तितोक्षितम् ॥ १५१ ॥

त्रिधा तु त्रिगुणीकृत्य  
 मानसंख्यां तु कारयेत् ।  
 अष्टोत्तरं तन्तुशतं  
 तदर्थं वा तदर्थकम् ॥ १५२ ॥  
 हासस्तु पूर्वसंख्याया  
 दशभिर्दशभिः क्रमात् ।  
 नवभिः पञ्चभिः सप्त-  
 विंशत्या वा शिवादितः ॥ १५३ ॥  
 यादशस्तन्तुविन्यासो  
 ग्रन्थीन्कुर्यात् तावतः ।  
 चतुःसमविलिप्तांस्ता-  
 नथवा कुड्डमेन तु ॥ १५४ ॥  
 व्यक्ते जानुतटान्तं स्या-  
 ल्लिङ्गे पीठावसानकम् ।  
 अर्चासु शोभनं मूर्धि  
 त्रितत्त्वपरिकल्पनात् ॥ १५५ ॥  
 यादशग्रन्थिशक्तीनां  
 ब्रह्मवक्रार्चिषामपि ।

कौशेयं पद्मभेदः । चातुराश्रमिकाणामिति  
समयादीनाम् । पूर्वसंख्याया इति अष्टोन्तर-  
शतादिरूपायाः । तत्र अष्टोन्तरशतात् दशभि-  
र्दशभिर्हासे अष्टानवतितन्तुकानि च पवित्र-  
काणि भवन्तीत्यादि ब्रूमः । व्यक्त इति प्रति-  
मायाम् । लिङ्ग इत्यर्थादव्यक्ते व्यक्ताव्यक्ते  
च । अर्चास्मिति सर्वासु । तदुक्तं मये

‘त्रितयं मूर्ध्नि कर्तव्यमात्मविद्याशिवात्मकम् ।’

इति । शक्तीनामिति अघोर्यादीनाम् । ब्रह्मवक्रा-  
र्चिषामिति अङ्गवक्राणामित्यर्थः । तदुक्तं तत्रैव

‘ब्रह्मवक्रैश्च सहितान्यङ्गानि प्रवदाम्यहम् ।’

इति ॥

विद्यापीठे चले लिङ्गे

स्थण्डिले च गुरोर्गणे ॥ १५६ ॥

घण्टायां स्तुकस्तुवे शिष्य-

लिङ्गिषु द्वारतोरणे ।

स्वदेहे वक्षिपीठे च

यथाशोभं तदिष्यते ॥ १५७ ॥

प्रासादे यागगेहे च  
कारयेन्नवराङ्गिकम् ।

वहिपीठ इति कुण्डे । नवराङ्गिकमिति  
नानावर्णमित्यर्थः ॥

अत्रैव यन्थीन् निर्दिशति

विद्यापीठे तु खशराः

प्रतिमालिङ्गपीठगम् ॥ १५८ ॥

वसुवेदं च घण्टायां

शराक्ष्यष्टादश सुवेऽ ।

वेदाक्षि सुचि षट्त्रिंशत्

प्रासादे मण्डपे रविः ॥ १५९ ॥

रसेन्दु स्नानगेहेऽबिध-

नेत्रे ध्यानगृहे गुरो ।

सप्त साधकगाः पञ्च

पुत्रके सप्त सामये ॥ १६० ॥

चत्वारोऽथान्यशास्त्रस्ये

शिष्ये पञ्चकमुच्यते ।

लिङ्गिनां केवलो ग्रन्थि-  
 स्तोरणे दश कल्पयेत् ॥१६१॥  
 द्वारेष्वष्टौ ग्रन्थयः स्युः  
 कृत्वेत्यं तु पवित्रकम् ।  
 पूजयित्वा मन्त्रजालं  
 तत्स्थत्वात्मस्थते ततः ॥१६२॥  
 पवित्रकाणां संपाद्य  
 कुर्यात्संपातसंस्क्रियाम् ।  
 ततः संवत्सरं ध्याये-  
 द्वैरवं छिद्रसाक्षिणम् ॥१६३॥  
 दत्त्वा पूर्णाहुर्ति देवि  
 प्रणमेन्मन्त्रभैरवम् ।  
 ओं समस्तक्रियादोष-  
 पूरणेश ब्रतं प्रति ॥ १६४ ॥  
 यत्किञ्चिद्कृतं दुष्टं  
 कृतं वा मातृनन्दन ।  
 तत्सर्वं मम देवेश  
 त्वत्प्रसादात्प्रणश्यतु ॥१६५॥

सर्वथा रश्मिचक्रेश

नमस्तुभ्यं प्रसीद मे ।

अनेन दद्यादेवाय

निमन्त्रणपवित्रकम् ॥ १६६ ॥

योगिनीक्षेत्रमातृणां

बर्लि दद्यात्ततो गुरुः ।

पञ्चगच्छं चरुं दन्त-

काष्ठं शिष्यैः समन्ततः ॥ १६७ ॥

आचार्य निद्रां कुर्वीत

प्रातरुत्थाय चाहिकम् ।

ततो विधिं पूजयित्वा

पवित्राणि समाहरेत् ॥ १६८ ॥

दन्तकाष्ठं मृच्च धात्री

समृद्धात्री सहाम्बुना ।

चतुःसमं च तैः सार्धं

भस्म पञ्चसु योजयेत् ॥ १६९ ॥

प्राग्दक्षपश्चिमोर्ध्वस्थ-  
 वामवक्रेषु वै क्रमात् ।  
 पञ्चतानि पवित्राणि  
 स्थापयेच्चेशगोचरे ॥ १७० ॥  
 कुशेधम पञ्चगव्यं च  
 शर्वाये विनियोजयेत् ।  
 वामामृतादिसंयुक्तं  
 नैवेद्यं त्रिविधं ततः ॥ १७१ ॥  
 दद्यादसूक्तं तथा मद्यं  
 पानानि विविधानि च ।  
 ततो होमो महाक्षमाज-  
 मांसैस्तिलयुतैरथो ॥ १७२ ॥  
 तिलैर्घृतयुतैर्यद्वा  
 तण्डुलैरथ धान्यकैः ।  
 शर्कराखण्डसंयुक्त-  
 पञ्चामृतपरिष्ठुतैः ॥ १७३ ॥

मूलं सहस्रं साषोकं  
 त्रिशत्कौ ब्रह्मवक्रकम् ।  
 अर्चिषां तु शतं साष्टं  
 ततः पूर्णाङ्गतिं क्षिपेत् ॥१७४॥  
 ततोऽञ्जलौ पवित्रं तु  
 गृहीत्वा प्रपठेदिदम् ।  
 अकामादथवा कामा-  
 द्यन्मया न कृतं विभो ॥१७५॥  
 तदच्छिद्रं ममास्त्वीश  
 पवित्रेण तवाज्ञया ।  
 मूलमन्त्रः पूरयेति  
 क्रियानियमस्मित्यथ ॥ १७६ ॥  
 वौषडन्तं पवित्रं च  
 दद्याद्विन्द्रवसानकम् ।  
 नादान्तं समनान्तं चा-  
 प्युन्मनान्तं क्रमात्रयम् ॥१७७॥

एवं चतुष्टयं दद्या-  
 दनुलोमेन भौतिकः ।  
 नैष्ठिकस्तु विलोमेन  
 पवित्रकचतुष्टयम् ॥ १७८ ॥  
 यत्किञ्चिद्विधिं वस्त्र-  
 च्छत्रालङ्घरणादिकम् ।  
 तन्निवेद्यं दीपमालाः  
 सुवर्णतिलभाजनम् ॥ १७९ ॥  
 वस्त्रयुग्मयुतं सर्व-  
 सम्पूरणनिमित्ततः ।  
 भोजनीयाः पूजनीयाः  
 शिवभक्तास्तु शक्तिः ॥ १८० ॥  
 चतुख्विद्येकमासादि-  
 दिनैकान्तं महोत्सवम् ।  
 कुर्यात्ततो न ब्रजेयु-  
 रन्यस्थानं कदाचन ॥ १८१ ॥

ततस्तु दैशिकः पूज्यो  
 गामस्मै क्षीरिणीं नवाम् ।  
 दद्यात्सुवर्णरत्नादि-  
 रुप्यवस्त्रविभूषिताम् ॥ १८२ ॥  
 वदेदुरुश्व संपूर्णो  
 विधिस्तव भवत्विति ।  
 वक्तव्यं देवदेवस्य  
 पुनरागमनाय च ॥ १८३ ॥  
 ततो विसर्जनं कार्यं  
 गुप्तमाभरणादिकम् ।  
 नैवेद्यं गुरुरादाय  
 यागार्थं तन्नियोजयेत् ॥ १८४ ॥  
 चतुर्णामपि सामान्यं  
 पवित्रकमिति स्मृतम् ।  
 नास्माद्रतं परं किञ्चित्  
 का वास्य स्तुतिरुच्यते ॥ १८५ ॥

शेषं त्वगाधे वार्याधे  
क्षिपेन्न स्थापयेत्स्थरम् ।

खशराः पञ्चाशत् । वसुवेदमष्टाचत्वारिंशत् ।  
शाराक्षि पञ्चविंशत् । वेदाक्षि चतुर्विंशत् । रविर्द्वा-  
दश । रसेन्दु षोडश । अविधनेत्रे चतुर्विंशत् ।  
तदुक्तं

‘विद्यापीठे तु पञ्चाशत् प्रतिमालिङ्गपीठयोः ।  
चत्वारिंशदथाष्टौ च घण्टायां पञ्चविंशतिः ॥  
अष्टादश सुवे ज्ञेयाः सुचि विशच्चतुस्तथा ।  
प्रासादे चैव पट्टत्रिंशत् द्वादशैव तु मण्डपे ॥  
ध्यानगेहे चतुर्विंशत् षोडश स्तानमण्डपे ॥  
दैशिके सप्त दातव्याः साधके पञ्चकं ददेत् ॥  
पुत्रके सप्तकं दद्याच्चतुः समयिनां तथा ।  
अन्यशास्त्रोदितानां च शिष्याणां पञ्चकं ददेत् ॥  
लिङ्गिनां केवलो ग्रन्थिस्तोरणेऽथ द्विपञ्चकम् ।  
द्वारेषु अष्टकं दद्याद्वन्थीनां मातृनायिके ॥’

इति । तत्स्थत्वादि प्रागेव व्याख्यातम् । अनेनेति श्लोकबद्धेन मन्त्रेण । आह्विं च कुर्वीतेति प्राच्येन संबन्धः । तत इति आह्विकानन्तरम् । विधिं पूजयित्वेति गणेशादिविधिं विशेषेण इष्टेत्यर्थः । यदुक्तं

‘.....विधिपूजां समाचरेत् ।  
गणेशं प्रथमं पूज्य गुरुत्रयसमन्वितम् ॥  
सर्वावरणसंयुक्तं त्रिशिरोमातृनायकम् ।  
पवित्राण्याहरेत्पश्चात्..... ॥’

इति । तैरिति दन्तकाष्ठादिभिः सर्वैः

‘दन्तकाष्ठं तथा देवि पूर्ववक्त्रे नियोजयेत् ।  
धात्रीं तु मृत्तिकायुक्तां दक्षिणे विनियोजयेत् ॥  
मृदमामलकैर्युक्तां पश्चिमे विनियोजयेत् ।  
बाहर चामलकैर्युक्तं चतुःसमसमन्वितम् ।  
अर्च्चवक्त्रस दातव्यं भस काष्ठमृदादिना ॥  
उत्तरस्य तु वक्त्रस दापयेत्तुम्बकोत्तमः ।’

इति । एतानीति दन्तकाष्ठादीनि । ईशगोचर  
इति तत्कोणे । इदमिति वक्ष्यमाणम् । तदत्र  
सप्रणवोऽयं श्लोको यथाभिप्रेतो मूलमन्त्रः । पूरय  
क्रियानियमं वौषट्डित्यूहः । त्रयमिति तत्त्वक-  
ल्पनया, एवमित्यादेन सह चतुष्टयमित्यत्र  
छेदः । पुनरागमनायेति

‘ऊनाधिकं यद्विपरीतचेष्टं  
क्षमस्य सर्वे मम विश्वमूर्ते ।  
प्रसीद देवेश नमोऽस्तु तुम्यं  
प्रयाहि तुष्टः पुनरागमाय ॥’

इति वक्तव्यम् । गुप्तमिति यथा पामरादिरन्यो

लोभादिवैवद्यं न जानीयात्, अत एवोक्तं  
यागार्थं तन्नियोजयेत् । कास्य स्तुतिरिति ।  
तदुक्तम्

‘एतदेवि परं गुह्यं व्रतानामधिनायकम् ।

विपरीतविनाशाय कर्तव्यं चुम्बकादिभिः ॥’

### इत्युपक्रम्य

‘कृच्छ्रचान्द्रायणेनैव वाजपेयाश्वमेधकैः ।  
सौत्रामाणिं चातिकृच्छ्रं सम्यडनिर्वर्त्य यत्कलम् ॥  
तत्कलं कोटिगुणितं पवित्रारोहणे कृते ।’

इति ॥

इदानीं कुलपर्वदावासूत्रितो नैमित्तिकवि-  
धिरुच्यते इत्याह

अथ नैमित्तिकविधि-

र्यः पुरासूत्रितो मया ॥ १८६ ॥

स भण्यते तत्र कार्या

देवस्याचार्चा विशेषतः ।

चक्रयागश्च कर्तव्यः

पूर्वोक्तविधिना बुधैः ॥ १८७ ॥

तत्र यद्यन्निजाभीष्ट-  
 भोगमोक्षोपकारकम् ।  
 पारम्पर्येण साक्षाद्वा  
 भवेच्चिदचिदात्मकम् ॥ १८८ ॥

तत्पूज्यं तदुपायाश्च  
 पूज्यास्तन्मयतात्पर्ये ।  
 तदुपायोऽपि संपूज्यो  
 मूर्तिकालक्रियादिकः ॥ १८९ ॥

चिदचिदात्मकमिति आत्मप्राणादिरूपमि-  
 त्यर्थः । तदुपाया इति ज्ञानयोगादयः । मूर्ति-  
 र्लिङ्गादिरूपा, कालः कुलपर्वादिः, क्रिया स्थान-  
 ध्यानादिरूपा ॥ १८९ ॥

ननु उपायत्वं नाम तदुपकरणमात्ररूपत्व-  
 मुच्यते, तस्यापि पूजया किं स्यादित्याशङ्क्य  
 आह

उपेयसूतिसामर्थ्य-  
 मुपायत्वं तदर्चनात् ।

तद्वप्तन्मयीभावा-

दुपेयं शीघ्रमाप्नुयात् ॥ १९० ॥

इदं हि नाम उपायस्य उपायत्वं यदुपेया-  
विष्करणे परानपेक्षं समर्थत्वम् । तत् तस्य उपे-  
योपायस्यापि अर्चनात्

‘.....सा पूजा द्वादराळ्यः ।’ (वि० मै० १४७ श्लो०)

इत्यादिनीत्या तत्रैव लयात् उपायेऽपि तदुपेये  
इव तन्मयीभावो भवेत् येन यथायथमधिरो-  
हात् निर्विलम्बमुपेयमयतैव स्यात् ॥ १९० ॥

अत एव आह

यथा यथा च नैकट्य-

मुपायेषु तथा तथा ।

अवश्यंभावि कार्यत्वं

विशेषाच्चार्चनादिके ॥ १९१ ॥

विशेषादिति लोके हि यावदुपायोपेययोर-  
न्यत्वात् अन्यथाभावोऽपि संभाव्येत्, इह पुन-  
रुपेयमयतापत्तिरेव उपायत्वमित्यन्यथाभावाश-  
क्ताया अपि नास्त्यवकाश इत्याशयः ॥ १९१ ॥

अतश्च आत्मज्ञानस्य साक्षान्मोक्षाद्युपाय-  
त्वात् तद्वास्तिदिनं मुख्यं पर्वेत्याह

ज्ञानस्य कस्यचित्प्राप्ति-

भोगमोक्षोपकारिणः ।

यदा तन्मुख्यमेवोक्तं

नैमित्तिकदिनं बुधैः ॥ १९२ ॥

तदुपायः शास्त्रमन्त्र

वक्ताप्यौपयिको गुरुः ।

तद्विद्योऽपि गुरुभ्राता

संवादाज्ञानदायकः ॥ १९३ ॥

ननु इह पितरमुद्दिश्य भ्रात्रादिव्यवहारो  
न्यायः, तत्कथं गुरुमुद्दिश्यापि एवमुक्तमित्या-  
शङ्क्य आह.

गुरोः पती तथा भ्राता

पुत्र इत्यादिको गणः ।

न योनिसंबन्धवशा-

द्विद्यासंबन्धजस्तु सः ॥ १९४ ॥

नन्वत्र कस्मान्न यौनः संबन्ध इत्याशङ्क्य  
आह

वीर्यारुणपरीणाम-

देहाहन्ताप्रतिष्ठिताः ।

देहोपकारसन्ताना

ज्ञातेये परिनिष्ठिताः ॥ १९५ ॥

देहसन्तानः पुत्रादिः, उपकारसन्तानः सेव-  
कादिः ॥ १९५ ॥

अतश्च स्मृतिरपि युक्तेत्याह

तथाच स्मृतिशास्त्रेषु

सन्ततेर्दायहारिता ।

युक्तैव तावान्स ह्युक्तो

भेदादूरान्तिकत्वतः ॥ १९६ ॥

ये तु त्यक्तशरीरास्था

बोधाहम्भावभागिनः ।

बोधोपकारसन्तान-

द्वयाते बन्धुताजुषः ॥ १९७ ॥

तावानिति पुत्रपौत्रादिकमेण तथा तथा  
स्थित इत्यर्थः । स इति पित्रादिः । दूरान्ति-  
कत्वतो भेदादिति पुत्रभ्रातृपुत्रादिलक्षणात् ।  
यदभिप्रायेणैव

‘अनन्तरः सपिण्डाद्यस्तस्य तस्य धनं भवेत् ।’ (मनु० १।१८७)  
इत्यादि स्मृतम् । त्यक्तशरीरास्था इति देहा-  
दावनात्माभिमानिन इत्यर्थः ॥ १९७ ॥

ननु अस्य कथं देहादावहम्भाव एव ऋद्येत्,  
येन तत्र अनास्थापि स्यादित्याशङ्क्य आह

तत्रेत्यं प्राग्यदा पश्ये-

च्छुत्युन्मीलितद्वक्त्रियः ।

इत्थमिति वक्ष्यमाणेन प्रकारेण ॥

तदेव आह

देहस्तावदयं पूर्व-

पूर्वोपादाननिर्मितः ॥ १९८ ॥

आत्मा विकाररहितः

शाश्वतत्वादहेतुकः ।

पूर्वपूर्वेति पितृपितामहादयः, अत एव  
कृतकत्वाद्विनश्वरः ॥

ननु यदि आत्मा निर्विकारः, तत्कथं पूर्णो-  
ऽपि अपूर्णतां श्रयेत्, अपूर्णोऽपि पूर्णतामित्या-  
शङ्क्य आह

स्वातन्त्र्यात् पुनरात्मीया-  
दयं छन्न इव स्थितः ॥१९९॥  
पुनश्च प्रकटीभूय  
मैरवीभावभाजनम् ।

ननु अस्य पुनः स्वत एव चेन्नैरवीभावो भ-  
वेत्, तत्कृतमनया प्रक्रान्तया दर्शनव्यव-  
स्थया; मलपरिपाकादिश्च हेतुर्न न्याय्य इत्यु-  
क्तम्, तत्कतरस्तावदत्र समुचित उपाय इति  
न जानीम इत्याशङ्क्य आह

तत्रास्य प्रकटीभावे

भुक्तिसुक्त्यात्मके भृशम् २००  
य उपायः समुचितो

ज्ञानसन्तान एष सः ।

समुचितोपायत्वमेव अस्य दर्शयति

ऋगस्फुटीभवत्ताहक्-

सद्वशज्ञानधारया ॥ २०१ ॥

**गलद्विजातीयतया**

**प्राप्यं शीघ्रं हि लभ्यते ।**

ननु एवं प्राप्यलाभेऽस्य किं स्यादित्याशङ्क्य  
आह

**एवं चानादिसंसारो-**

**चितविज्ञानसन्ततेः ॥ २०२ ॥**

**ध्वंसे लोकोत्तरं ज्ञानं**

**सन्तानान्तरतां श्रयेत् ।**

इदमेव च अन्यैरितो बाह्यराश्रयपरावृत्तिरि-  
त्युक्तम् ॥

यद्यपि च विज्ञानसन्तानस्य कारणत्वमुक्तं,  
तथापि सहकारित्वात् न तन्मुख्यमित्यत्र मु-  
ख्येन कारणान्तरेण भाव्यमित्याह

**असंसारोचितोदार-**

**तथाविज्ञानसन्ततेः ॥ २०३ ॥**

**कारणं मुख्यमाद्यं त-**

**दुरुविज्ञानमात्मगम् ।**

**मुख्यमिति उपादानरूपमित्यर्थः ॥**

तदेव अस्य उपपादयति  
 अत्यन्तं स्वविशेषाणां  
 तत्रार्पणवशात् स्फुटम् ॥२०४॥  
 उपादानं हि तद्युक्तं  
 देहभेदे हि सत्यपि ।

तत्रार्पणवशादिति उपादानकारणं हि अनु-  
 गामि भवेदिति भावः ॥

ननु देहभेदे सति अन्यस्य अन्यत्र कर्थं  
 स्वविशेषार्पणं न्याय्यमित्याशङ्क्य आह-

देहसन्ततिगौ भेदा-  
 भेदौ विज्ञानसन्ततेः ॥२०५॥  
 न तथात्वाय योगीच्छा-  
 विष्टशावशरीरवत् ।

न तथात्वायेति क्वचिदपि नानयोः प्रयोज-  
 कत्वमित्यर्थः ॥

न च अत्र कस्यचिद्विप्रतिपत्तिरित्याह

योगिनः परदेहादि-  
 जीवत्तापादने निजम् ॥२०६॥

२०९ श्लो० ] अष्टाविंशमाहिकम् ।

८१

देहमत्यजतो नाना-  
ज्ञानोपादानता न किम् ।

नानाज्ञानेति चक्षुरादीन्द्रियजानासित्यर्थः ॥  
प्रकृतमेव उपसंहरति

तेन विज्ञानसन्तान-  
प्राधान्याद्यौनसन्ततेः ॥ २०७ ॥

अन्योन्यं गुरुसन्तानो  
यः शिवज्ञाननिष्ठितः ।

इत्थं स्थिते त्रयं मुख्यं  
कारणं सहकारि च ॥ २०८ ॥

एककारणकार्यं च  
वस्त्वत्येष गुरोर्गणः ।

इत्थं स्थित इति यौनसन्ततेर्गुणभावेन गुरु-  
सन्ततेरेव प्राधान्ये न्याये इत्यर्थः ॥

तदेव विभजति

गुरुः कारणमत्रोक्तं

(३२२) तत्पत्री सहकारिणी ॥ २०९ ॥

११

यतो निःशक्तिकस्यास्य  
न यागेऽधिकृतिर्भवेत् ।

सहकारिणश्च कदाचिदसंभवेऽपि न काचित्  
क्षतिरित्याह

अन्तःस्थोदारसंवित्ति-

शक्तेबाह्यां विनापि ताम् २१०  
सामर्थ्यं योगिनो यद्व-

द्विनापि सहकारिणम् ।

एकजन्या भ्रातरः स्यु-

स्तत्सहग्यस्तु कोऽपि सः २११

पुनः परम्परायोगा-

द्वुरुवर्गोऽपि भण्यते ।

मुख्य एष तु सन्तानः

पूज्यो मान्यश्च सर्वदा ॥२१२॥

तत्सहगिति गुरुभ्रात्रादिसहश इत्यर्थः २१२  
इदानीं

ज्ञानस्य कस्यचित्प्राप्तिः ..... ।' (१९२)

इत्यादिना उपक्रान्तं नैमित्तिकदिनमुख्यत्व-  
मेव निर्वाहयति

गुर्वादीनां च सम्भूतौ  
दीक्षायां प्रायणेऽपि च ।  
यदहस्तद्वि विज्ञानो-  
पायदेहादिकारणम् ॥ २१३ ॥  
एवं स्वजन्मदिवसो  
विज्ञानोपाय उच्यते ।  
तादृग्भोगापवर्गादि-  
हेतोर्देहस्य कारणम् ॥ २१४ ॥  
दीक्षादिकश्च संस्कारः  
स्वात्मनो यत्र चाङ्गि तत् ।  
भवेज्ञन्मदिनं मुख्यं  
ज्ञातसन्तानजन्मतः ॥ २१५ ॥  
स्वकं मृतिदिनं यत्तु  
तदन्येषां भविष्यति ।

नैमित्तिकं मृतो यस्मा-  
च्छिवाभिन्नस्तदा भवेत् ॥ २१६ ॥

स्वजन्मेति शिष्यादेः । इदमत्र तात्पर्य-  
यदिह सर्वेषां स्वजन्मदिनं तावन्मुख्यं नैमि-  
त्तिकम् । तथाहि यदि अयं देहो नाभविष्यत्,  
तज्ज्ञानमपि नाभविष्यत् । एवं गुरुजन्मदिन-  
मपि, तदभावे किं सतापि स्वजन्मदिनेन  
स्यात् । एतच्च दीक्षासंस्कारं विना सर्वं व्यर्थ-  
मिति तद्विनमपि मुख्यमेव नैमित्तिकम् । तदपि  
विज्ञानसन्ततेरुत्पादात् जन्मदिनमेव । प्रायण-  
दिनमपि एवमेव यदत्रापि शिवेनैकात्म्यापत्तिः ।  
इयांस्तु विशेषो यदुभयमेतत् स्वपरयोरपि, इदं  
तु परस्यैवेति । एवं च दिनत्रयस्यापि विज्ञानो-  
पायदेहादिकारणत्वं युक्तमेवोक्तमिति ॥ २१६ ॥

ननु मरणमेव नाम किमुच्यते यस्मिन्सति  
शिवाभेदोऽपि भवेदित्याशङ्कायां प्रसङ्गापतितं  
मरणस्वरूपमेव तावदभिधातुं प्रतिजानीते

तत्र प्रसङ्गान्मरण-

स्वरूपं ब्रूमहे स्फुटम् ।

अनेन गुर्वादिजन्मदीक्षाप्रायणदिनार्चाप्रयो-  
जनादिनिरूपणानन्तर्येण अनुजोदेशोदिष्टमृ-  
तिपरीक्षणमपि उपक्रान्तम् ॥

तदेव आह

व्यापकोऽपि शिवः स्वेच्छा-  
कृससङ्कोचमुद्रणात् ॥ २१७ ॥  
विचित्रफलकमौघ-  
वशात्तच्छरीरभाक् ।

किं नाम च अस्य शरीरभाक्त्वमुच्यते  
इत्याशङ्क्य आह

शरीरभाक्त्वं चैताव-  
द्यत्तद्भर्त्स्थदेहगः ॥ २१८ ॥

संवित्तेः शून्यरूढायाः

प्रथमः प्राणनोदयः ।

तच्च शरीरभाक्त्वं संवित्तेरेतावत्—यदस्याः  
शून्यदशामधिशयानाया बहिरुच्छलनादुदरा-  
काशगर्भे वर्तमानं देहं गतः प्रथमः प्राणनोदयः  
‘प्राक् संवित् प्राणे परिणता ।’

इति नयेन आद्यस्पन्दसंज्ञितया प्राणनामात्र-  
रूपतया संवित् आश्यानतामाश्रितेत्यर्थः ॥

ननु गर्भस्थ एव देहः कुतस्त्वो यद्गतत्वेन  
प्राथमिकः प्राणनोदयोऽपि स्यादित्याशङ्कय आह

गर्भस्थदेहनिर्माणे

तस्यैवेश्वरता पुनः ॥ २१९ ॥

असङ्कोचस्य तन्वादि-  
कर्ता तेनेश उच्यते ।

तस्यैवेति प्राथमिकस्यैव प्राणनोदयस्य ।

असङ्कोचस्येति अपरिगृहीतप्राणापानाद्यवच्छे-  
दस्येत्यर्थः । यद्गशादेव अयं प्रावादुकानां प्रवा-  
दस्तनुकरणभुवनादिनिर्माता परमेश्वर इति ॥

गृहीतसङ्कोचः पुनरयं जाज्याच्चेतनाधिष्ठेय  
एवेत्याह

स वाय्वात्मा दृढे तस्मि-

न्देहयन्त्रे चिदात्मना ॥२२०॥

प्रेर्यमाणो विचरति

भस्त्रायन्त्रगवायुवत् ।

अतः प्राणगाढसंसुप्तो-  
 त्थितवत्स प्रबुद्धते ॥२२१॥  
 क्रमादेहेन साकं च  
 प्राणना स्याद्गुलीयसी ।  
 तत्रापि कर्मनियति-  
 बलात्सा प्राणनाक्षताम् ॥२२२॥  
 गृह्णाति शून्यसुषिर-  
 संवित्स्पर्शाधिकत्वतः ।  
 एवं क्रमेण संपुष्ट-  
 देहप्राणबलो भृशम् ॥२२३॥  
 भोगान्कर्मकृतान्भुङ्गे  
 योन्ययोनिजदेहगः ।

स इति प्रथमः प्राणोदयः । वाय्वात्मेति  
 प्राणापानादिवायुपञ्चकात्मना गृहीतावच्छेद इ-  
 त्वर्थः । अत इति एवं वाय्वात्मनोऽस्य विचर-  
 णादेतोः । स इति गर्भस्थो देहः । तदुक्तं प्राक्  
 ‘सा प्राणवृत्तिः प्राणादै रूपैः पञ्चभिरात्मसात् ।  
 देहं यत् कुरुते संवित्पूर्णस्तेनैष भासते ॥’ (६।१४)

इति । तत्रापीति एवं बलीयस्त्वे सतीत्यर्थः ।  
 अक्षताग्रहणे शून्येत्यादिहेतुः, शून्याश्वक्षुरा-  
 दीन्द्रियाधिष्ठानरूपाः सुषीर्नाडीर्लभमानस्य सं-  
 वित्स्पर्शस्य आधिक्यात् इन्द्रियनाडीषु प्राणना-  
 त्मनः संवित्स्पर्शस्य उद्रेकेण अवस्थानादि-  
 त्यर्थः । अत्रापि हेतुः कर्मनियतिबलादिति,  
 यदभिप्रायेणैव

‘सामान्यकरणवृत्तिः प्राणाद्या वायवः पञ्च ।’ (सां०का०२९)  
 इत्यादि अन्यैरुक्तम् । भुज्ञे इति अर्थाद्वहीतसं-  
 कोचः शिव एव ॥

न च एतत्स्वोपज्ञमेव अस्माभिरुक्तमित्याह  
 उक्तं च गङ्कराभिरुद्ये

शास्त्रे शीतांशुमौलिना ॥२२४॥

यथा गृहं विनिष्पाद्य

गृही समधितिष्ठति ।

तथा देही तनुं कृत्वा

क्रियादिगुणवर्जितः ॥ २२५ ॥

किञ्चित्स्फुरणमात्रः प्रा-

मिष्कलः सोऽपि शब्द्यते ।

स्फुटेन्द्रियादितत्त्वस्तु  
सकलात्मेति भण्यते ॥ २२६ ॥  
इत्यादि श्रीगङ्गरोक्तं  
तत एव पठेद्दहु ।

तत एव वहु पठेदिति अस्माभिस्तु ग्रन्थ-  
विस्तरभयान्न पठितमित्यभिप्रायः । तदुक्तं तत्र

‘ब्रह्मादिस्तम्बपर्यन्तं विश्वं तु सचराचरम् ।  
मायातत्त्वसकाशात् सर्वमेव विनिःसृतम् ॥  
धर्माधर्मनिबद्धस्तु पिण्ड उत्पद्यते तदा ।  
तत उत्पद्यते गन्धः शुक्रशोणितसंभवः ॥  
शुक्रान्मांसं ततो मेदो मज्जा चास्यीनि देहिनाम् ।  
रक्तात्त्वकस्यायुमांसं च धातुषङ्कं भवेदिदम् ॥  
शुक्रं च शोणितं चैव अष्टधातुकमुच्यते ।  
पश्चाञ्छूतगणोपेतो देहो भवति देहिनाम् ॥  
यथा गृहं तु निष्पाद्य गृही पश्चात् तिष्ठति ।  
एवं देहं विनिष्पाद्य देही तिष्ठति चेश्वरः ॥  
पुरुषः शून्यरूपस्तु निष्क्रियो गुणवर्जितः ।  
किंचित्स्फुरणमात्रस्तु निष्कलः स हि कथ्यते ॥  
सकलः कलया युक्तः शान्तात्मा प्रभुरव्ययः ।  
तन्मात्राणि च भूतानि इन्द्रियाणि दशैव तु ॥  
इन्द्रियार्थी मनो बुद्धितथाहंकार एव च ।  
विज्ञेयः सकलो हेष शिवो देहे व्यवस्थितः ॥

मानुषाणां पशूनां च सर्पाणां जलचारिणाम् ।  
व्यापकोऽपि शिवाख्यो वै संसारे संब्यवस्थितः ॥  
इत्यादि बहु ॥

इह मरणस्य नान्तरीयकवृत्तित्वात् जन्मा-  
भिधानपूर्वं समुचितं वचनमित्याह  
क्षये तु कर्मणां तेषां  
देहयन्त्रेऽन्यथागते ॥ २२७ ॥  
प्राणयन्त्रं विघटते  
देहः स्यात्कुञ्ज्यवत्ततः ।

तेषां तु कर्मणामिति देहारम्भकाणाम् । तत  
इति प्राणयन्त्रस्य विघटनात् ॥

तद्विघटनमेव दर्शयति  
नाडीचक्रेषु सङ्क्षेच-  
विकासौ विपरीततः ॥ २२८ ॥  
भङ्गः शोषः क्षिदिर्वात-  
श्लेष्माश्यपच्योच्चयैः ।  
इत्येवमादि यत्किञ्चित्  
प्राक्संस्थानोपर्मद्दक्षम् ॥ २२९ ॥

देहयन्त्रे विघटनं  
तदेवोक्तं मनीषिभिः ।

विपरीतत इति संकुचितं हि नाडीचक्रं विकसति, विकसितं च संकुचतीति । अग्निः पित्तं, तेन धातुत्रयस्यापि अपचयादत्यन्तं वा चयादस्य भङ्गादि भवेत् येन एतत् प्राग्रूपात्प्रच्युतिमेव आसाद्येदेवम् । किं बहुना यदेव नाम हि किञ्चित् देहयन्त्रे प्राक्संस्थानोपमर्दकं, तदैव मनीषिभिर्विघटनमित्युक्तं यल्लोके मरणमिति प्रसिद्धम् ॥

न च एतावतैव अस्य संसारोच्छेद इत्याह

तस्मिन्विघटिते यन्त्रे

सा संवित्प्राणनात्मताम् २३०

गृह्णाति योनिजेऽन्यन्त्र

वा देहे कर्मचित्रिते ।

स देहः प्रतिबुध्येत

प्रसुसोत्थितवत्तदा ॥ २३१ ॥

तस्यापि भोगतद्वानि-  
मृतयः प्राग्वदेव हि ।

यत्र इति देहे वाशब्दादयोनिजेऽपि । प्रतिबु-  
ध्येतेत्यनेन अस्य स्वष्टिरुक्ता । भोगतद्वानीति  
तत्प्राप्त्यप्राप्ती, एषैव च अस्य स्थितिः ॥

एते च अस्य स्वष्ट्यादयः कर्मबलोपनता  
इति नियत्याद्यपेक्षित्वात् तत्तद्वैचित्र्यभाजो  
भवन्तीत्याह

विस्तृष्टिस्थितिसंहारा

एते कर्मबलाद्यतः ॥ २३२ ॥  
अतो नियतिकालादि-  
वैचित्र्यानुविधायिनः ।

अनुग्रहः पुनरस्य कर्मादि अनपेक्ष्यैव स्यादि-  
त्याह

अनुग्रहस्तु यः सोऽयं

स्वस्वरूपे विकस्वरे ॥ २३३ ॥  
ज्ञाप्त्यात्मेति कथं कर्म-  
नियत्यादि प्रतीक्षते ।

ननु अनुग्रहस्यापि कर्मादिहेतुत्वे को दोष  
इत्याशङ्क्य आह

**कर्मकालनियत्यादि**

यतः सङ्कोचजीवितम् ॥२३४॥

**सङ्कोचहानिरूपेऽस्मि-**

न्कथं हेतुरनुग्रहे ।

**अनुग्रहश्च क्रमिक-**

स्तीन्नश्चेति विभिन्नते ॥२३५॥

**प्राक् चैष विस्तरात्प्रोक्त**

इति किं पुनरुक्तिभिः ।

**यदुकं प्राक्**

‘यतु कसिंश्वन शिवः स्वेन रूपेण भासते ।

तत्रास नाणुगे तावदपेक्ष्ये मलकर्मणी ॥

तथासरूपताहानौ तदतं हेतुर्तां कथम् ।

ब्रजेन्मायानपेक्षत्वमत एवोपपादयेत् ॥

तेन शुद्धः सप्रकाशः शिव एवात्र कारणम्’(१३।११६)

इति । प्रागिति शक्तिपातपरीक्षाहिके ॥

ननु एवंविधेन अनुग्रहेण अस्य किं स्या-  
दित्याशङ्क्य आह

तेन दीक्षाशिवज्ञान-  
 दग्धसङ्कोचवन्धनः ॥ २३६ ॥  
 देहान्ते शिव एवेति  
 नास्य देहान्तरस्थितिः ।

नन्वेवं देहान्तरानुत्पत्तौ दीक्षैव किं निमि-  
 त्तमुत निमित्तान्तरमस्तीत्याशङ्क्य आह

येऽपि तत्त्वावतीर्णानां  
 शंकराज्ञानुवर्तिनाम् ॥ २३७॥  
 स्वयम्भूमुनिदेवर्षि-

मनुजादिभुवां गृहे ।  
 मृतास्ते तत्पुरं प्राप्य  
 पुरेरौदर्दीक्षिताः क्रमात् ॥ २३८॥

मर्त्येऽवतीर्य वा नो वा  
 शिवं यान्त्यपुनर्भवाः ।  
 तत्र स्वयम्भुवो ह्वेधा  
 केऽप्यनुग्रहतत्पराः ॥ २३९॥

केऽपि स्वकृत्यायातांश-  
 स्थानमात्रोपसेविनः ।  
 येऽनुग्रहार्थमाज्ञापा-  
 स्तेषु यो मियते नरः ॥२४०॥  
 सोऽनुग्रहं स्फुटं याति  
 विना मर्त्यावतारतः ।  
 यस्तु स्वकार्यं कुर्वाण-  
 स्तत्थानं नांशतस्त्वजेत् ॥२४१  
 यथा गौरी तपस्यन्ती  
 कश्मीरेषु गुहागता ।  
 तत्रैव वा यथा ध्यानो-  
 छारे नरहरिविभुः ॥२४२॥  
 वितस्तां नयतो दैत्यां-  
 स्त्रासयन्दृप उत्थितः ।  
 सालिङ्गामे यथा विष्णुः  
 शिवो वा स्वोपभोगिनः ॥२४३

तपस्यन्तौ बद्या च  
नरनारायणौ तथा ।  
इत्येवमादयो देवाः  
स्वकृत्यांशस्थितास्तथा ॥२४४॥

आराधिताः स्वोचितं त-  
च्छीघ्रं विदधते फलम् ।  
स्वकृत्यांशस्थितानां च  
धाम्नि येऽन्तं ब्रजन्ति ते २४५

तत्र भोगांस्तथा भुक्त्वा  
मर्त्येष्ववतरन्त्यपि ।  
मर्त्यावतीर्णस्ते तत्त-  
दंशकास्तन्मयाः पुनः ॥२४६॥

तदीक्षाज्ञानचर्यादि-  
क्रमाद्यान्ति शिवात्मताम् ।  
स्थावराद्यास्तिर्यगन्ताः  
पश्वोऽस्मिन्द्वये मृताः ॥२४७॥

**स्वकर्मसंस्क्रियावेधा-**  
**तङ्गोके चित्रताजुषः ।**

यद्यपि च अत्र पवित्रकविध्यनन्तरं तीर्था-  
 यतनचर्चनमुद्दिष्टं, तथापि तत् मरणोपयोगि-  
 त्वात् तत्परीक्षान्तरुपक्षितमिति न कश्चित् पूर्वा-  
 परद्याघातः । अनुग्रहतत्परा इति अबादिभ्यो हि  
 तत्त्वेभ्यः परमे श्वराज्ञया पञ्चापि अष्टकानि अनु-  
 ग्रहार्थमेव भुवमवतीर्णनीत्याशयः । स्फुटमिति  
 अनुग्रहार्थमेव एषामवतीर्णत्वात् । तपस्यन्ती-  
 त्यादिना एषां स्वकार्यावेदनं कृतम् । तत्रेति  
 तत्परेषु मर्त्येष्वप्यवतरन्तीति तेषां साक्षादनु-  
 ग्रहकारित्वाभावात् । तत्तदंशका इति ब्रह्मवि-  
 ष्णुरुद्राद्यंशा इत्यर्थः । अस्मिन्द्वय इति अनु-  
 ग्रहार्थं स्वकार्यार्थं च अवतीर्णे ॥

ननु यदि एवमत्र स्थावरादीनां सालोक्यं  
 स्यात् तन्मनुष्याणां का वार्तेत्याशङ्क्य आह

पुंसां च पशुमात्राणां

सालोक्यमविवेकतः ॥ २४८ ॥

पशुमात्राणामिति अन्येषां पुनः सायुज्या-  
 यपि भवेदिति भावः ॥ २४८ ॥

ननु एषां स्थावरादिवदेव किमविवेकः सम-  
स्ति न वेत्याशङ्क्य आह

अविवेकस्तद्विशेषा-

नुन्मेषान्मौळ्यतस्तथा ।

तद्विशेषानुन्मेषादिति राजसत्वात् पुंसाम् ।  
मौळ्यत इति स्थावरादीनां तामसत्वात् ॥

ननु अन्यत्र स्थावरादीनां

‘येषां मृतानां चर्मणि यान्ति योगं शिवालये ।

वृक्षाणामपि दारूणि तेऽपि रुद्रा न संशयः ॥’

इति दृशा रुद्रत्वमेव भवेदित्युक्तम् । इह पुन-  
रेषां सालोक्यं कस्मादभिहितमित्याशङ्क्य आह

स्थावराद्यास्तथाभाव-

मुक्तरोक्तरतां च वा ॥ २४९ ॥

प्रपद्यन्ते न ते साक्षा-

दुद्रतां तां क्रमात्पुनः ।

तथाभावमिति स्थावरादिरूपत्वम् । उक्तरो-  
क्तरतामिति पुमादिरूपतासादनक्रमेण ॥

अत एव आगमोऽप्येवमित्याह

हंसकारण्डवाकीर्णे

नानातरुकुलाकुले ॥ २५० ॥

इत्येतदागमेषूक्तं

तत एव पुरे पुरे ।

क्षेत्रमानं ब्रुवे श्रीम-  
त्सर्वज्ञानादिष्ठृदितम् ॥२५१॥

लिङ्गाद्भूतशतं क्षेत्र-  
माचार्यस्थापिते सति ।

स्वयम्भूते सहस्रं तु  
तदर्धमृषियोजिते ॥ २५२ ॥

तत्त्ववित्स्थापिते लिङ्गे  
स्वयम्भूसदृशं फलम् ।

अतत्त्वविद्यदाचार्यो  
लिङ्गं स्थापयते तदा ॥२५३॥

पुनर्विधिर्भवेद्दोषो  
ह्यन्यथोभयदूषकः ।

ननु स्वयम्भवादीनां साक्षात्सन्निधेः क्षेत्रादि-  
रूपत्वमस्तीति तद्वै मृतानां भवेदेवं, को दोषः;  
मनुष्यादिप्रतिष्ठितानां लिङ्गानां पुनः कथमेवं  
युज्येतेत्याशङ्कां प्रशमयितुमागममेव संवादयति  
क्षेत्रेत्यादिना । आचार्योऽत्र उत्कर्षी ॥

अतत्त्ववित्त्वमेव दर्शयति  
 अहमन्यः परात्मान्यः  
 शिवोऽन्य इति चेन्मतिः २५४  
 न मोचयेन्न मुक्तश्च  
 सर्वमात्ममयं यतः ।  
 तस्मात्तत्त्वविदा यद्य-  
 त्स्थापितं लिङ्गमुक्तम् ॥२५५॥  
 तदेवायतनत्वेन  
 संश्रयेद्दुक्तिमुक्तये ।  
 तथाच आगमोऽप्येवमित्याह  
 उक्तं श्रीरत्नमालायां  
 ज्ञात्वा कालमुपस्थितम् २५६  
 मोक्षार्थी न भयं गच्छे-  
 त्यजेद्देहमशाङ्कितः ।  
 तीर्थायतनपुण्येषु  
 कालं वा वञ्चयेत्प्रिये ॥२५७॥  
 अयोगिनामयं पन्था  
 योगी योगेन वञ्चयेत् ।

वञ्चने त्वसमर्थः सन्  
 क्षेत्रमायतनं ब्रजेत् ॥२५८॥  
 तीर्थे समाश्रयात्तस्य  
 वञ्चनं तु विजायते ।

ज्ञात्वेति

‘यस्य वै स्नातमात्रस्य हृत्पादौ वाथ शुष्यतः ।  
 धूमो वा मस्तके नश्येदशाहं न स जीवति ॥’

इत्याद्युक्तैस्तत्रस्यैरेव लक्षणैः । त्यजेदिति उत्क्रान्त्यादिक्रमेण । उत्क्रान्त्यादावसमर्थः पुनस्तीर्थादावनशनादिना देहं त्यजेत्, येन अस्य पुनर्जन्ममरणायोगात् कालवञ्चनं सिध्येदित्याह तीर्थेत्यादि; अत एवाह अयोगिनामयं पन्था इति । अनशनादिनापि देहं त्यक्तुमसमर्थेन क्षेत्रादि आश्रयणीयमेव यद्वशात्सारसिके देहापगमे कालवञ्चनं स्यादित्याह वञ्चने त्विति । एकस्तुशब्दो हेतौ ॥

इदमेव च अत्र नाभिधेयं, यावदन्यदपीत्याह  
 अनेन च धराद्येषु

तत्त्वेष्वभ्यासयोगतः ॥२५९॥

28952

तावत्सिद्धिजुषोऽप्युक्ता

मुक्तयै क्षेत्रोपयोगिता ॥

धरादियोगिनां हि तच्चारणाकमेण तत्सिद्धिभावत्वं तावत् सिद्धं, मुक्तिस्तु क्षेत्रोपसेवनान्वेदिति भावः ॥

नन्वेवं क्षेत्रोपयोगः किमज्ञानामेव, किं स्थित्यानिनामपीत्याशङ्क्य आह

सम्यग्ज्ञानिनि वृत्तान्तः

पुरस्तात्पूपदेक्ष्यते ॥ २६० ॥

नन्वेवं ये न ज्ञानिनः, नापि पशवः, तेषां का वार्तेत्याशङ्क्य आह

पशूनामेष वृत्तान्तो

ये तु तत्तत्त्वदीक्षिताः ।

ते तदीशसमीपत्वं

यान्ति स्वौचित्ययोगतः ॥ २६१ ॥

योग्यतावशसंजाता

यस्य यत्रैव वासना ।

स तत्रैव नियोक्तव्यः

पुरेशाच्चोर्ध्वशुद्धिभाक् ॥ २६२ ॥

इति श्रीपूर्वकथितं

श्रीमत्स्वायम्भुवेऽपिच ।

यो यत्राभिलषेद्गोगा-

न्स तत्रैव नियोजितः ॥ २६३ ॥

सिद्धिभाङ्मन्त्रसामर्थ्या-

दित्याद्यन्यत्र वर्णितम् ।

स्वौचित्येति न तु क्षेत्रौचित्ययोगतः । अन्यत्र  
श्रीमत्स्वायम्भुवेऽपि च वर्णितमिति संबन्धः ॥

क्षेत्रौचित्यात् पुनरेषां लोकधर्मिणां तत्सा-  
युज्यमेव भवेदित्याह

ये तु तत्तत्त्वविज्ञान-

मन्त्रचर्यादिवर्तिनः ॥ २६४ ॥

मृतास्ते तत्र तदुद्ग-

सयुक्त्वं यान्ति कोविदाः ।

नन्वेवमपि एषां सर्वेषां किमविशेषेणैव रुद्र-

त्वेन अवतारः, उत नेत्याशङ्क्य आह

तेषां सयुक्त्वं याताना-  
 मपि संस्कारतो निजात् ॥२६५॥  
 तथा तथा विचित्रः स्या-  
 दवतारस्तदंशतः ।  
 संस्कारत इति प्राकर्मवासनारूपात् ॥  
 तथा च आगमोऽपीत्याह  
 सिद्धान्तादौ पुराणेषु  
 तथाच श्रूयते बहु ॥ २६६ ॥  
 तुल्ये रुद्रावतारत्वे  
 चित्रत्वं कर्मभोगयोः ।  
 नन्वेवमैकरूप्येऽपि रुद्रत्वस्य कथमेतद्युज्ये-  
 तेत्याशङ्क्य आह  
 अनेकशक्तिखचितं  
 यतो भावस्य यद्यपुः ॥२६७॥  
 शक्तिभ्योऽर्थान्तरं नैष  
 तत्समूहादते भवेत् ।  
 यच्छब्दो हेतौ भिन्नक्रमः, तेन वपुःशब्दा-  
 नन्तरं योज्यः, एवं तर्हि तत्त्वच्छक्त्यतिरिक्तं

भावस्य रूपं पर्यवस्येदित्याशङ्क्य आह शक्तिभ्यो-  
ऽर्थान्तरं नैष इति । ततोऽर्थान्तरत्वे तु अस्य किं  
स्यादित्याशङ्क्य आह तत्समूहाद्यते भवेदिति । य-  
दनेकाभाससंमूर्छनात्मको भाव इति एष तदा-  
भाससंमूर्छनामन्तरेण न किंचिदपि रूपं बिभृ-  
यादित्यस्मात्सिद्धान्तः ॥

ननु अनेन प्रकृते किं स्यादित्याशङ्क्य आह  
तेन शक्तिसमूहाख्यात्

तस्माद्गुद्राघदंशतः ॥ २६८ ॥

कृत्यं तदुचितं सिद्धेत्

सोऽशोऽवतरति स्फुटम् ।

अतश्च अनेकाभासकदम्बतया उज्जासमा-  
नाद्गुद्रात् यस्मादेव आभासांशात् तत्तत्प्राक्ष-  
र्मानुगुणं कार्यं सिद्धेत्, स एव आभासांशः  
स्फुटमवतरति तत्तद्गुद्रूपतां साक्षाद्गृहीया-  
दित्यर्थः ॥

अत्रैव अधिकारिभेदात् वैचित्र्यान्तरमपि  
दर्शयितुमाह

ये चाधरप्राप्तदीक्षा-

स्तदास्थानुज्ञिताः परे ॥ २६९ ॥

तत्त्वे मृताः काष्ठवत्तेऽ-  
 धरेऽप्युत्कर्षभागिनः ।  
 ये तूज्ज्ञततदुत्कर्षा-  
 स्ते तदुत्तरभागिनः ॥ २७० ॥  
 येऽप्यूर्ध्वतत्त्वदीक्षास्ते  
 विना तावद्विवेकतः ।  
 प्राप्ताधरान्ता अपि त-  
 हीक्षाफलसुभागिनः ॥ २७१ ॥  
 अत्यक्तास्था हि ते तत्र  
 दीक्षायामपि शास्त्रितात् ।  
 विना विवेकादास्थां ते  
 श्रिता लोकप्रसिद्धिः ॥ २७२ ॥

ये च लोकधर्मिण एव असत्त्वादावधरपदे-  
 प्राप्तयोजनिकास्तत्रैव च सादराः, परे तदुत्तरे  
 तेजस्तत्त्वादौ तत्तत्त्वावतीर्णस्य अतिगुह्याष्टका-  
 दिमध्यादेकतरस्य स्थाने विनैव सन्धानं मृ-  
 तास्ते तत्र अधरेऽपि उत्कर्षभागिनः तत्स्थानमृ-  
 तसाधकान्तरवैलक्षण्येन भोगभाजो भवन्ती-

त्वर्थः । ये पुनरस्त्वादावेव प्राप्तदीक्षाः, तत्र तथा अनाद्वास्तेऽपि एवं मृतास्तदुक्तरे तेजस्त्वादावेव भोगिनस्तत्पदमेव आसादयन्तीत्वर्थः । येऽपि तेजस्त्वादावूर्ध्वे प्राप्तदीक्षास्ते मौद्यादस्त्वाद्यवतीर्णस्य स्वयम्भुवः संबन्धिनि अधरे स्थाने प्राप्तमृत्यवोऽपि तदीक्षाफलमेव सुषु भजन्ते । यतस्ते तथाविधायामपि दीक्षायां बद्धास्था गतानुगतिक्या प्रसिद्धिमात्रादेव अधरायतनादावास्थां श्रिताः । नहि एषामेवं शास्त्रीयो विवेकः समस्ति येन दीक्षोचितमेव स्थानमनुसरेयुः ॥ २७२ ॥

एवमियता किं पर्यवसितमित्याशङ्क्य आह

पशुमात्रस्य सालोक्यं

सामीप्यं दीक्षितस्य तु ।

तत्परस्य तु सायुज्य-

मित्युक्तं परमेशिना ॥ २७३ ॥

दीक्षितस्येति लोकधर्मदीक्षया । तत्परस्येति एवं दीक्षितत्वेऽपि तत्तत्स्थानादौ मृतस्य ॥

सिद्धान्तादावूर्ध्वोर्ध्वं दीक्षितस्य पुनर्स्तत्र अ-  
नास्थया तीर्थादि आश्रयतः सर्वं निरर्थकमेव  
भवेदित्याह

यस्तूर्ध्वशास्त्रगस्तत्र

त्यक्तास्थः संशयेन सः ।

ब्रजन्नायतनं नैव

फलं किञ्चित्समश्भुते ॥२७४॥

उक्तं तद्विषयं चैत-

हेवदेवेन यद्यथा ।

दीक्षा ज्ञानं तथा तीर्थं

तस्येत्यादि सविस्तरम् ॥२७५॥

तदुक्तं

‘दीक्षितः शिवसिद्धान्ते गुरुपूजादिकां क्रियाम् ।

कृत्वान्ते च ब्रजेवस्तु तीर्थमायतनादि वा ॥

वृथा दीक्षा वृथा ज्ञानं मत्ताराधनमेव च ।

त्यक्तं तेनैव तत्सर्वं तीर्थमात्रफलेष्टुना ॥’

इति ॥ २७५ ॥

यस्तु तावद्योग्योऽपि

तथास्ते स शिवालये ।

**पश्चादास्थानिबन्धेन**

**तावदेव फलं भजेत् ॥२७६॥**

तावदयोग्य इति आजीवम् । पश्चादिति  
मृत्युसमय एव । तावदिति पूर्णम् ॥ २७६ ॥

ननु स्यम्भवादीनामेव स्थाने मृतानामेवं  
भवेदिति कस्मादुक्तं, यदन्यत्र अन्तर्वेद्यादावपि  
मरणस्थानत्वमभिहितमित्याशङ्क्य आह

**नदीनगहृदप्रायं**

**यज्ज्व पुण्यं न तन्मृतौ ।**

**उत्कृष्टं तन्मृतानां तु**

**स्वर्गभोगोपभोगिता ॥२७७॥**

ये पुनः प्राप्तविज्ञान-

**विवेका मरणान्तिके ।**

अधरायतनेष्वास्थां

**श्रितास्तेऽत्र तिरोहिताः ॥२७८॥**

निष्कृतिश्च एषां किमस्ति न वेत्याशङ्क्य  
आह

**तज्ज्ञानदूषणोक्तं य-**

**त्तेषां स्यात्किल पातकम् ।**

तत्त्वपुरेशदीक्षादि-  
 क्रमान्बश्येदिति स्थितिः ॥२७९॥  
 दीक्षायतनविज्ञान-  
 दूषिणो ये तु चेतसा ।  
 आचरन्ति च तत्त्वेऽन्त्र  
 सर्वे निरयगामिनः ॥ २८० ॥  
 ननु एते साक्षात् यदि आचरन्तो दृश्यन्त  
 इति कुतस्तद्विशेष एषां ज्ञायेतेत्याशङ्क्य आह  
 ज्ञानायतनदीक्षादा-  
 वास्थाबन्धपरिच्युतिः ।  
 व्यापारव्याहृतैङ्गेया  
 इह द्विविधानि व्यापारव्याहृतानि संसार-  
 भागीयानि कैवल्यभागीयानि च । तत्र एषां  
 कचिद्यथानुसन्धानं प्रवृत्तिः, कचिद्यथानुस-  
 धानं, कचिच्च निरनुसन्धानमिति । तत्र आद्यः  
 स्पष्ट एव पन्था यथानुसन्धानं व्यापारादेभा-  
 वात् । द्वितीयस्तु विपर्यस्तो व्यापारादेरनुस-  
 धानविपर्ययेण दर्शनात् । तृतीयस्तु नैवंविध  
 इत्याह

तान्यपि द्विविधानि च ॥२८१॥  
 यानि जातुचिदप्येव  
 स्वास्थ्ये नोदमिषन्पुनः ।  
 अस्वास्थ्ये धातुदोषोत्था-  
 न्येव तद्भोगमात्रकम् ॥२८२॥

यानि संसारकैवल्यभागीयतया द्विविधानि,  
 तानि व्यापारव्याहृतानि स्वास्थ्ये कदाचिदपि  
 नोदितानि यथा ज्ञानिनः संसारभागीयानि  
 अज्ञानिनस्तु कैवल्यभागीयानि, अस्वास्थ्ये पु-  
 नर्धातुदोषवशादुत्थितानि तद्भोगमात्रकमेव त-  
 दानीमेषामेवंविधः प्राक्रमबलोपनतो भोग एव;  
 नतु शुभाशुभकारि किञ्चिदित्यर्थः ॥ २८२ ॥

ननु कथं भोगमात्रकमेव एतदित्युक्तं यज्ञा-  
 निनोऽपि अन्तश्च आत्तानां संसारवासनाना-  
 मन्तरान्तरा दर्शनादज्ञानित्वं स्यात्, अज्ञानि-  
 नोऽपि ज्ञान्युचितानां संस्काराणामुदयात् ज्ञा-  
 नित्वमितीत्याशङ्क्य आह

धातुदोषाच्च संसार-  
 संस्कारास्ते प्रबोधिताः ।

छिद्रगा अपि भूयिष्ठ-

ज्ञानदण्डा न रोहिणः ॥२८३॥

ये तु कैवल्यभागीयाः

स्वास्थ्येऽनुन्मिषिताः सदा ।

अस्वास्थ्ये चोन्मिषन्त्येते

संस्काराः शक्तिपाततः ॥२८४॥

भूयिष्ठेति एषां हि बलवज्ज्ञानमित्याशयः ।

अनुन्मिषिता इति अर्थादज्ञानिनः ॥

ननु स्वास्थ्याविशेषेऽपि ज्ञानिनां धातुदो-  
पादेते संस्काराः प्रबुद्धाः, इतरेषां तु शक्तिपा-  
तत इति कुतस्त्योऽयं विशेष इत्याशङ्क्य आह

यतः सांसारिकाः पूर्व-

गाढाभ्यासोपसंस्कृताः ।

इत्यूचे भुजगाधीश-

स्तच्छिद्रेष्विति सूत्रतः ॥२८५॥

ये तु कैवल्यभागीयाः

प्रत्ययास्ते न जातुचित् ।

अभ्यस्ताः संसृतेर्भावा-  
त्तेनैते शक्तिपाततः ॥ २८६ ॥

नच एतदस्मदुपज्ञमेवेत्याह इतीत्यादि । त-  
च्छिद्रेष्विति सूत्रत इति

‘तच्छिद्रेषु प्रत्ययान्तराणि संस्कारेभ्यः’ (४।२७)

इति सूत्रे इत्यर्थः । सांसारिकाणां हि व्यापा-  
रादीनां जन्मान्तरीयो गाढाभ्यासोऽस्ति नि-  
मित्तं, यद्वशादेषामुदयोऽपि स्यात्, इतरेषां तु  
संसारिषु अभ्यासो नास्ति, काढाचित्कश्च उदयो  
दृश्यते, तदत्र केनचित् निमित्तेन भाव्यम् ।  
सच शक्तिपात एवेति युक्तमुक्तमेते संस्काराः  
शक्तिपातत इति ॥

ननु एवं ज्ञानिनोऽपि एते संस्कारास्तिरो-  
धानशक्तिपातहेतुका एव सन्त्वत्याशङ्क्य आह

व्यापारव्याहृतैस्तेन  
धातुदोषप्रकोपितैः ।

अप्राप्तनिश्चयामर्शैः

सुसमत्तोपमानकैः ॥ २८७ ॥

विपरीतैरपि ज्ञान-  
 दीक्षागुर्वादिदूषकैः ॥  
 तिरोभावो न विजेयो  
 हृदये रुद्ध्यभावतः ॥ २८८ ॥  
 अप्राप्तनिश्चयामर्शैरिति अन्यथासिद्धत्वात् ।  
 रुद्ध्यभावत इति अस्य हि अन्यत्र अस्ति हृद-  
 तरमभ्यास इति भावः ॥ २८८ ॥  
 अतश्च अस्य अन्येऽपि सांसारिकाः सं-  
 स्काराः सन्तीत्याह  
 अत एव प्रबुद्धोऽपि  
 कर्मात्थान्भोगरूपिणः ।  
 यमकिङ्करसर्पादि-  
 प्रत्ययान्देहगो भजेत् ॥ २८९ ॥  
 तर्हि अस्य किं नाम मुक्तत्वमित्याशङ्क्य आह  
 नैतावता न मुक्तोऽसौ  
 मृतिर्भोगो हि जन्मवत् ।  
 स्थितिवच्च ततो दुःख-  
 सुखाभ्यां मरणं द्विधा ॥ २९० ॥

अतो यथा प्रबुद्धस्य

(३८७) सुखदुःखविचित्रताः ।

स्थितौ न ब्रन्ति मुक्तत्वं

(३८८) मरणेऽपि तथैव ताः ॥२९७॥

(३८९) अत इति जन्मादिवत् मरणस्यापि भोग-  
विशेषात्मकत्वात् ॥ २९१ ॥

(३९०) योगिनां पुनर्ज्ञानभ्योऽपि मृतावतिशय  
इत्याह

(३९१) ये पुनर्योगिनस्तेऽपि

(३९२) यस्मिस्तत्त्वे सुभाविताः ।

(३९३) चितं निवेशयन्त्येव

(३९४) तत्तत्त्वं यान्त्यशङ्किताः ॥२९२॥

(३९५) निवेशयन्तीति उत्कान्त्यादिनिमित्तम् । अ-  
शङ्किता इति मरणव्यथाययोगात् ॥ २९२ ॥

(३९६) तथाच आगमोऽप्येवमित्याह

(३९७) श्रीस्वच्छन्दे ततः प्रोक्तं

(३९८) गन्धधारणया मृताः ।

## इत्यादि मालिनीशास्त्रे धारणानां तथा फलम् ॥२९३॥

यदुक्तं

‘धारणां गन्धतन्मात्रे प्राणांस्त्यक्त्वा तु योगिनः ।  
ते यान्ति तादृशीं मूर्तिं धरित्र्याः परमां तनुम् ॥’

(१०।७८८)

इति ।

‘रसतन्मात्रमात्रे वै कृत्वा सम्यक् तु धारणाम् ।  
अपां योनिं परां प्राप्ताः……………… ॥’

(१०।७९९)

इति च । श्रीपूर्वशास्त्रे तु द्वादशपटलात्प्रभूतिवि-  
तत्व एतदुक्तमिति तत एव अवधार्यम् ॥२९३॥

ननु मरणं चेद्योगिनामस्ति अवश्यं, सुख-  
दुःखाद्यात्मा तज्जोगोऽपि स्यात्; तत्किमेतदुक्त-  
मित्याशङ्क्य आह

एतेषां मरणाभिरूयो

भोगो नास्ति तु ये तनुम् ।

धारणाभिस्त्यजन्त्याशु

परदेहप्रवेशवत् ॥ २९४ ॥

ननु कियान् मरणाभिरूयो भोगो य एषां  
नास्तीत्याशङ्क्य आह

एतावान्मृतिभोगो हि  
 मर्मच्छिन्मूढताक्षगा ।  
 ध्वान्ताबिलत्वं मनसि  
 तच्चैतेषु न विद्यते ॥ २९५ ॥

तदिति मर्मच्छिदादि ॥ २९५ ॥

तदेव उपपादयति

तथाहि मानसं यत्तं  
 तावत्समधितिष्ठति ।

अहंरूढ्या परे देहे

यावत्स्याद्बुद्धिसंचरः ॥ २९६ ॥

प्राणचक्रं तदायत-

मपि संचरते पथा ।

तेनैवातः प्रबुद्ध्येत

परदेहेऽक्षचक्रकम् ॥ २९७ ॥

यदि हि नाम सदेहं त्यजतो योगिनो  
 मर्मसु वेदना, इन्द्रियेषु मोहो, मनसि तमो-  
 मयत्वं च अभविष्यत्, तदयं तत्प्रयत्ननिर्वर्त्य  
 परपुरप्रवेशादि एवं कथङ्गारमकरिष्यत् । मनः-

प्रयत्नाधीन एव हि योगिनः परदेहे बुद्धिप्राणा-  
दिसंचारः, येन अस्य तत्र अहन्ताप्ररोहः ॥

ननु प्राणादेरिन्द्रियचक्रस्य मनोऽनुगामि-  
त्वमेव कस्मादित्याशङ्कां दृष्टान्तदिशा उपश-  
मयति ॥ २९६ ॥

माक्षिका माक्षिकाराजं

यथोत्थितमनूत्थिताः ।

स्थितं चानुविशन्त्येवं

चित्तं सर्वाक्षवृत्तयः ॥ २९८ ॥

एवं योगिनां देहापगमेऽपि अन्यवदिन्द्रि-  
याणामन्तरा अस्तमयो नास्तीत्याह

अतोऽस्य परदेहादि-

संचारे नास्ति मेलनम् ।

अक्षाणां मध्यगं सूक्ष्मं

स्यादेतदेहवत्पुनः ॥ २९९ ॥

अत इति मृतिभोगाभावात् । ननु एतसि-  
त्वेव देहे गाढमर्मप्रहारमात्रेणेन्द्रियाणामन्तरा

मेलनं भवेत् ॥ कथं पुनस्तत्त्यगैनैल्याद्वाङ्ग्य  
उक्तं सूक्ष्मं स्यादेतदेहवत्पुनरिति ॥ २९४ ॥

एतदेव दृष्टान्तगर्भमुपसंहरति ॥

एवं परशरीरादि-  
चारिणामिव योगिनाम् ।

३०३ तत्तत्त्वशरीरान्त-  
शारिणां नास्ति मूढता ॥ ३०० ॥

ते चापि द्विविधा ज्ञेया ॥  
लौकिका दीक्षितास्तथा ।

पूर्वे शिवाः स्युः क्रमशः ॥  
परे तद्वोगमात्रतः ॥ ३०१ ॥

दीक्षाप्यूर्ध्वाधरानेक-  
भेदयोजनिकावशात् ।

भिद्यमाना योगिनां स्या-

३०४ द्विचित्रफलदायिनी ॥ ३०२ ॥

ते इति योगिनः । लौकिका इति प्रातङ्ग-  
लादिनिष्ठाः ॥ ३०२ ॥

एवं योगिनो मृतवृत्तान्तमभिधाय, ज्ञानिनोऽपि आह-

ये तु विज्ञानिनस्तेऽत्र  
द्वेधा कम्प्रेतरत्वतः ।

तत्र ये कम्प्रविज्ञाना-  
स्ते देहान्ते शिवाः स्फुटम् ३०३  
एतदेव उपपादयति

यतो विज्ञानमेतेषा-  
मुत्पन्नं नच सुस्फुटम् ।

विकल्पान्तरयोगेन  
नचाप्युन्मूलितात्मकम् ॥ ३०४ ॥

अतो देहे प्रमादोत्थो  
विकल्पो देहपाततः ।

नश्येदवश्यं तज्जापि  
बुध्यते ज्ञानमुक्तमम् ॥ ३०५ ॥

नच सुस्फुटमिति देहबलोपनतेन विकल्पेन  
ग्लपनात् । विकल्पान्तरेति विरुद्धस्य ॥ ३०५ ॥

ननु देहपाते विकल्पस्य प्रशामोऽस्तु, प्रस्फु-  
टज्ञानोदये तु को हेतुरित्याशङ्क्य आह

संस्कारकल्पनातिष्ठ-

दध्वस्तीकृतमन्तरा ।

प्राप्तपाकं संवरीतु-

रपाये भासते हि तत् ॥३०६॥

ये तु स्वभ्यस्तविज्ञान-

मयाः शिवमयाः सदा ।

जीवन्मुक्ता हि ते नैषां

मृतौ कापि विचारणा ॥३०७॥

प्राप्तपाकमिति परां काषामधिरूढमित्यर्थः ।

संवरीतुरिति पिधायकस्य देहस्य ॥ ३०७ ॥

ननु किं न ज्ञानिनां मृतौ विचारः, यत्तेऽपि  
तदा प्रामरवत् देहादिमया एव किं न वेत्याशङ्क्य  
दृष्टान्तगर्भमाह

यथाहि जीवन्मुक्तानां

स्थितौ नास्ति विचारणा ।

सुखिदुःखिविमूढत्वे,

मृतावपि तथा न सा ॥३०८॥

तथाच आगम इत्याह

श्रीरत्नमालाशास्त्रे त-

दुवाच परमेश्वरः ।

स्वशास्त्रे चाप्यहीशानो

विश्वाधारधुरन्धरः ॥३०९॥

स्वशास्त्रे इति आधारकारिकासु ॥ ३०९ ॥

तदेव क्रमेण पठति

रथ्यान्तरे मूत्रपुरीषमध्ये

चण्डालगोहे निरये इमशाने ।

सचिन्तको वा गतचिन्तको वा

ज्ञानीविमोक्षं लभतेऽपि चान्ते ॥३१०॥

निरये इति अपकृष्टस्थाने इत्यर्थः ॥३१०॥

एतदेव संक्षेपेण व्याचष्टे

अपिचेति ध्वनिर्जीव-

न्मुक्ततामस्य भाषते ।

सचिन्ताचिन्तकत्वोक्ति-  
रेतावत्संभवस्थितिम् ॥ ३११ ॥

न केवलमन्ते ज्ञानी विमोक्षं लभते, याव-  
जीवन्नपीत्यर्थः । एतावदिति आसङ्गरहित  
इति यावत् ॥ ३११ ॥

इतरत्रापि तात्पर्यार्थं तावदाह  
तीर्थे श्वपचगृहे वा  
नष्टस्मृतिरापि परित्यजेदेहम् ।

ज्ञानसमकालमुक्तः  
कैवल्यं याति हतशोकः ॥ ३१२ ॥

अनन्तकारिका चैषा  
प्राहेदं बन्धकं किल ।  
सुकृतं दुष्कृतं चास्य  
शङ्कयं तच्चास्य नो भवेत् ॥ ३१३ ॥

ज्ञानिनो हि बन्धकं कर्म नास्तीत्यस्य  
तीर्थादौ मरणे न कश्चिद्विशेष इत्यत्र तात्पर्यम् ॥

तदेव पदशो व्याचष्टे  
 अपिशब्दादलुपस्मृ-  
 त्या वा संभाव्यते किल ।  
 मृतिर्नष्टस्मृतेरेव  
 मृतेः प्राक् सास्तु किं तया ॥ ११४ ॥

लिङ्ग संभावनायां स्या-  
 दियत्संभाव्यते किल ।  
 सच कालध्वनिः प्राह  
 मृतेर्मुक्तावहेतुताम् ॥ ३१५ ॥

इह मरणं तावत् नष्टस्मृतेरेव भवतीति सं-  
 भवन्त्या अपि मरणात्प्राक् स्मृत्या न कथिदर्थः  
 इति । अपिशब्दादनष्टायां स्मृतौ संभावनापि  
 अफलप्रायैवेत्यर्थः । लिङ्गिति परित्यजेदिति ।  
 इयत्संभाव्यते इति ज्ञानी हि नष्टस्मृतिरनष्ट-  
 स्मृतिर्वा यत्र तत्र देहं परित्यजतीति । मृतेर्मु-  
 क्तावहेतुतामिति ज्ञानप्राप्यैव हि अयं मुक्तः,  
 किमस्य स्वरणेनेत्याशयः ॥ ३१५ ॥

ननु यद्येवं ज्ञानसमकालमेव मुक्तः, किं  
कैवल्यं यातीत्युक्तमित्याशङ्क्य आह  
कैवल्यमिति चाशङ्का-  
पदं याप्यभवत्तनुः ।  
भेदप्रदत्त्वेनैषापि  
ध्वस्ता तेन विशोकता ॥३१६॥

आशङ्कापदमिति ज्ञानसमकालमेव अयं  
किं मुक्तो न वेति । अत एव हतशोको  
निःशङ्क इत्युक्तम् ॥ ३१६ ॥

ननु किमिदमाशङ्कापदं, नहि ज्ञानिनो  
देहादि किंचिद्बन्धकं, यदुक्तं  
'सम्यज्ञानाधिगमाद्वर्मादीनामकारणप्राप्तौ ।  
तिष्ठति संस्कारवशाच्चक्रब्रमवद्वृतशरीरः ॥' (सां०का०६७)  
इतीत्याशङ्क्य आह

परदेहादिसंबन्धो  
यथा नास्य विभेदकः ।  
तथा स्वदेहसंबन्धो  
जीवन्मुक्तस्य यद्यपि ॥३१७॥

अतश्च न विशेषोऽस्य  
 विश्वाकृतिनिराकृतेः ।  
 शिवाभिन्नस्य देहे वा  
 तदभावेऽपि वा किल ॥३१८॥  
 तथापि प्राच्यतद्देश-  
 संस्काराशङ्कनस्थितेः ।  
 अधुनोक्तं कैवल्यत्वं  
 यद्वा मात्रन्तराश्रयात् ॥३१९॥  
 तान्येनं न विदुर्भिन्नं  
 तैः स मुक्तोऽभिधीयते ।

इह ज्ञानिनः परदेहसंबन्धवत् स्वदेहसंबन्धो  
 न बन्धको यतोऽस्य सति असति वा देहे  
 शिवाभिन्नस्य विश्वाकारत्वे निराकारत्वे वा  
 कश्चिद्विशेषो नास्ति यद्यपि, तथापि सति देहे  
 भेदसंस्काराशङ्कापि संभाव्येति अधुना देह-  
 पातानन्तर्येण कैवल्यं यातीत्युक्तम् । अथवा जी-  
 वतोऽपि अस्य मुक्तदेहसङ्गावात्प्रमात्रन्तराणां  
 तद्वा न ज्ञानमधुना तु ज्ञानमिति ॥

तथाच आगमोऽप्येवमित्याह  
 श्रीमत्रैशिरसेऽप्युक्तं  
 सूर्येन्दुपुटवर्जिते ॥ ३२० ॥  
 जुगुप्साभावभद्गस्ये  
 सर्वतः स्तम्भवतिस्थिते ।  
 सर्वव्यापत्तिरहिते  
 प्रमाणप्रत्ययातिगे ॥ ३२१ ॥  
 तस्मिन्बोधान्तरे लीनः  
 कर्मकर्ताप्यनञ्जनः ।  
 प्रधानं घट आकाश  
 आत्मा नष्टे घटेऽपि खम् ॥ ३२२  
 न नश्येत्तद्वदेवासा-  
 वात्मा शिवमयो भवेत् ।  
 स्वतन्त्रोऽवस्थितो ज्ञानी  
 प्रसरेत्सर्ववस्तुषु ॥ ३२३ ॥  
 तस्य भावो नचाभावः  
 संस्थानं नच कल्पना ।

प्रधानं कार्यकारणाद्यारब्धं प्राधानिकं शरी-  
रमित्यर्थः, तेन शरीरघटयोरात्माकाशयोश्च तु-  
ल्यत्वमिति । यथा घटे नष्टे तदवच्छिन्नं खं न  
नश्यति, तथा शरीरे नष्टेऽपि आत्मा, किंतु  
अनवच्छिन्नस्वस्वरूपमय एव भवेत् । तदसौ  
तत्प्रतिनियतकर्मकारित्वेऽपि तस्मिन् परप्र-  
मातृतया प्रख्याते, अत एव स्वप्रकाशत्वात् प्र-  
माणप्रत्ययातिगे तदप्रत्येये, अत एव सूर्येन्दु-  
पुटवर्जिते प्रमाणप्रमेययुग्लकानवच्छिन्ने, अत  
एव जुगुप्सा जुगुप्स्यं वस्तु तदभावरूपमजु-  
गुप्स्यं च तयोर्भङ्गस्थे हेयोपादेयकल्पनानि-  
मुक्ते, अत एव

‘सर्वाः शक्तीश्वेतसा दर्शनाद्याः  
स्वे स्वे वेद्ये यौगपद्येन विष्वकृ ।  
क्षिस्वा मध्ये हाटकस्तम्भभूत-  
स्तिष्ठन् विश्वाधार एकोऽवभासि ॥’

इत्याद्युक्त्या सर्वतः स्तम्भवत्स्थिते, अत एव  
सदसदाद्यविकल्प्यत्वाच्छब्दसंस्पर्शसहिष्णौ  
निर्विकल्पात्मनि बोधान्तरे लीनत्वादनञ्जनो  
निरुपाधिचिदेकघनस्वस्वरूप एवेत्यर्थः । अतश्चैवं

ज्ञाततत्वो ज्ञानी स्वातच्चमास्थितः सर्ववस्तुषु  
प्रसरेत् सर्वत्र ऐकात्म्येनैव तिष्ठेत् । नहि अस्य  
जन्ममरणादिलक्षणा काचिद्वास्तवी कल्पना  
अस्तीत्यर्थः ॥

शास्त्रान्तराण्यपि एवमित्याह  
एतदेवान्तरागूर्य  
गुरुर्गीतास्वभाषत ॥ ३२४ ॥

तदेव आह  
यं यं वापि स्मरन्भावं  
त्यजत्यन्ते कलेवरम् ।

तं तमेवैति कौन्तेय  
सदा तद्वावभावितः ॥ ३२५ ॥  
तस्मात्सर्वेषु कालेषु  
मामनुस्मर युध्य च ।

तदेव व्याचिकीर्षुः पीठिकाबन्धं कर्तुं गी-  
तार्थमेव तावत् संगृह्य अभिधत्ते यदेत्यादिना  
यदा सत्त्वे विवृद्धे तु  
प्रलीनस्त्वृध्वंगस्तदा ॥ ३२६ ॥

ऋग्माद्रजस्तमोलीनः  
कर्मयोनिविमूढगः ।

यदा हि कस्यचिदाजन्माभ्यासात् सत्त्व-  
रजस्तमसां मध्यात् यद्यदेव प्रलयसमये विवृद्धं  
भवति, तदा अस्य तदौचित्यादेव मनुष्यस्थावरा-  
दिरूपतया गतिः स्यादिति वाक्यार्थः । यद्हीतं

‘यदा सत्त्वे प्रवृत्ते तु प्रलयं याति देहभृत् ।  
तदोन्नमविदां लोकानमलान्प्रतिपद्यते ॥  
रजसि प्रलयं गत्वा कर्मसङ्गिषु जायते ।  
तथा प्रलीनस्तमसि मूढयोनिषु जायते ॥’ (१४।१५)

इति ॥

ननु अन्तकाले सत्त्वादिमयत्वेऽपि श्वासा-  
यासहिक्षागङ्गदादिवैव इयेन सर्वेषां मूढतयैव  
भाव्यं, तथात्वे च एषां कथमूर्ध्वगत्यादिसमु-  
चिता देहान्तरसङ्गतिः संगच्छतामित्याशङ्क्य  
आह

तत्रेन्द्रियाणां संमोह-  
श्वासायासपरीतता ॥ ३२७ ॥

इत्यादिमृतिभोगोऽयं  
देहे न त्यजनं तनोः ।

इह यन्नाम सत्यामपि तनौ इन्द्रियसंमोहादिः,  
सोऽयं गौण्या वृत्त्या देहत्यजनशब्दवाच्यो मृति-  
भोग उच्यते, न तु साक्षादेव देहत्यागस्तदानी-  
मपि अस्य स्फुटत्वेनैव अवस्थानात् ॥

ननु यद्येवं, तद्देहस्य साक्षात्यागः पुनः कदा  
स्यादित्याशङ्क्य आह

यस्त्वसौ क्षण एवैक-

श्वरमः प्राणनात्मकः ॥३२८॥

यदनन्तरमेवैष

देहः स्यात्काष्ठकुञ्ज्यवत् ।

सा देहत्यागकालांश-

कला देहवियोगिनी ॥ ३२९ ॥

तत एव हि तदेह-

सुखदुःखादिकोज्ज्ञता ।

तस्यां यदेव स्मरति

प्राक्संस्कारप्रबोधतः ॥३३०॥

अदृष्टाभ्यासभूयस्त्व-  
शक्तिपातादिहेतुकात् ।

तदेव रूपमध्येति

सुखिदुःखिविमूढकम् ॥३३१॥

यः पुनरयमेक एव एतदनन्तरं क्षणान्तरस्य  
अनुदयादसहायः, अत एव चरमः, अत एव  
प्राणापानादिविभागस्य त्रुटित्वात्प्राणनात्मक-  
स्तावत्संकुचितसंवित्स्वभावः क्षणो यदानन्तर्ये-  
णैव च देहस्य काष्ठलोष्टादिप्रमेयान्तरसमा-  
नक्षयत्वमभिलक्ष्यते, सा साक्षात् देहस्य-  
जनशब्दवाच्या सर्वजनसंलक्षणीया कालांश-  
स्यापि अंशरूपा कला तद्वार्द्धबन्धप्रच्यावात्  
देहवियोगिनी, अत एव तन्निबन्धनसुखादिको-  
ज्ञिता संकुचितसंविन्मात्ररूपेत्यर्थः । तस्यामेव  
च अन्त्यक्षणदशायां अदृष्टादिहेतुबलोपनतात्  
प्राक्संस्कारस्य प्रबोधात् यदेव सत्त्वादिप्रधानं  
किंचिद्देहान्तरासङ्गि स्मरति, तदेव अस्य प्रथ-  
मसंविदनुग्रहीतं रूपं संपद्यत इत्यर्थः ॥ ३३१ ॥

एवमेतदज्ञविषयमभिधाय, स्वभ्यस्तास्वभ्य-  
स्तज्ञानिविषयतयापि अभिधत्ते  
यद्वा निःसुखदुःखादि  
यदि वानन्दरूपकम् ।

निःसुखदुःखादीति विश्रोत्तीर्णसंविद्रूपमि-  
त्यर्थः । आनन्दरूपकमिति पूर्णपरब्रह्मात्मक-  
मित्यर्थः । यदुक्तं

‘न दुःखं न सुखं यत्र न ग्राहं ग्राहकं न च ।

न चास्ति मृढभावोऽपि तदस्ति परमार्थतः ॥’

(स्प०का० १५)

इति ।

‘आनन्दो ब्रह्मणो रूपम् ।’

इति च ॥

ननु स्मरणमात्रादेव अस्य कस्मादेवंरूपत्वा-  
पत्तिः स्यादित्याशङ्क्य प्रतिविधत्ते तदेवेत्यादिना  
कस्मादेति तदेवैष

यतः स्मरति संविदि ॥३३२॥

इह अन्त्ये क्षणे हि अभ्यासभूयस्त्वादिना  
येनैव रूपेण अग्रे भवितव्यं, तत्संस्कारस्यैव  
प्रबोधेन भाव्यम्, तद्वशात्तस्मरणं, तत्स्मृत्या  
च तज्ज्ञावप्राप्तिरिति ॥ ३३२ ॥

ननु नित्याविलुप्तस्वरूपायाः संविदस्ताव-  
न्नास्ति प्रलीनत्वं, तदधिष्ठेयत्वमेव देहत्वं; तच्च  
नीलपीतादिभिरपि अविशिष्टं, तत् कथमेवं दे-  
हस्यैव प्रलीनत्वमुच्यमानं संगच्छतां येन स्मृ-  
त्यादिचिन्तापि स्यादित्याशङ्क्य आह

**प्राक् प्रस्फुरेद्यदधिकं**

**देहोऽसौ चिदधिष्ठितेः ।**

इह यत् नीलाद्यपेक्षया प्रथमतरं चिदधि-  
ष्टानवशात् सम्यग्नधिकवृत्तित्वेऽपि दर्पणप्रति-  
विंबवदधिकतया स्फुरति असौ देहः प्रमातृद-  
शामधिशयानस्तच्छब्दव्यपदेश्यः स्यादित्यर्थः ॥

ननु एतावता प्रलीनतार्थः क इत्याशङ्क्य आह

**यदेव प्रागधिष्ठानं**

**चिता तादात्म्यवृत्तितः ॥३३॥**

**सैवात्र लीनता प्रोक्ता**

**सत्त्वे रजसि तामसे ।**

यदेव हि चिता प्रागस्याधिष्ठानं, सैव अ-  
सत्त्वादि अधिकृत्य लीनता प्रोक्ता, किं नाम  
असमञ्जसमस्या इत्यर्थः । ननु इह निखिलमेव

भावजातं चिदधिष्ठानवशात्सत्तामुपेयात्, अन्यथा हि न किंचिदपि चेत्येत, अतश्चिदधिष्ठानत्वमेव चेत् प्रलीनत्वं, को विशेषो जीवनमरणयोरित्याशङ्क्य उक्तं तादात्म्यवृत्तित इति । इह देहादीनां संवित्तादात्म्यवृत्तित्वेऽपि तत्स्वात-आदेव तदनात्मवृत्तितयेव आधिक्येन प्रस्फुरणं जीवनम्, अन्यथा तु प्रलीनत्वादिशब्दव्यपदेश्यं मरणमिति तात्पर्यार्थः ॥

ननु आस्तामेतत्, देहस्य पुनः चिता नीलाद्यपेक्षया प्रागधिष्ठानमित्यत्र किं निबन्धन-मित्याशङ्क्य आह-

नीलपीतादिके ज्ञेये

यतः प्राक्कल्पितां तनुम् ३३४  
अधिष्ठायैव संवित्ति-

रधिष्ठानं करोत्यलम् ।

अत एव संविदधिष्ठेयत्वाविशेषेऽपि नीला-दिभ्योऽस्ति देहस्य विशेष इत्याह

अतोऽधिष्ठेयमात्रस्य

शरीरत्वेऽपि कुञ्जतः ॥३३५॥

देहस्यास्ति विशेषो य-  
त्सर्वाधिष्ठेयपूर्वता ।

ननु एवमपि संविदधिष्ठेयत्वाविशेषात् नी-  
लादीनामपि कथं न प्रलीनत्वं प्रोक्तमित्या-  
शङ्क्य आह

तादात्म्यवृत्तिरन्येषां

तन्न सत्यपि वेद्यते ॥ ३३६ ॥

वेद्यानां किन्तु देहस्य

नित्याव्यभिचरित्वतः ।

तत् तस्मात् देहस्य चिता प्रागधिष्ठेयत्वादेहेतो-  
रन्येषां नीलादीनां वेद्यानां संभवन्ती अपि वेद-  
यितृखभावायां संविदि तादात्म्यवृत्तिर्न अनु-  
भूयते तेषामिदन्तया परामर्शात् । देहस्य पुनर्वै-  
द्यत्वेऽपि सा सर्वकालमव्यभिचारिणी अहन्ता-  
परामर्शसहिष्णुतया प्रमातृरूपस्य अविच्छ्युतेः ॥

एवंरूपतायां च अत्र किं निमित्तमित्या-  
शङ्क्य आह

सा च तस्यैव देहस्य

पूर्वमृत्यन्तजन्मना ॥ ३३७ ॥

स्मृत्या प्राच्यानुभवन-  
कृतसंस्कारचित्रया ।

सेति तादात्म्यवृत्तिः । तथात्वे हि पूर्वशरीर-  
प्रायणान्त्यक्षणे प्राग्नुभवाहितसंस्कारसमुत्थं  
तस्य नित्याव्यभिचरितसंविद्रूपस्य देहस्यैव स्म-  
रणं निमित्तम् । येनैव हि वस्तुना सदा भा-  
वितान्तःकरणः, तदेव मरणसमये स्मरति,  
तज्जावमेव च प्राप्नोतीति । अत एव

‘.....तदेवैष यतः स्मरति संविदि ।’ ( ३३२ )

इति अनन्तरमेव उक्तम् ॥

अत एव अस्मद्गुरुभिरपि युक्तमेवोक्तमित्याह

युक्त्यानयास्मत्सन्तान-

गुरुणा कल्पेन यत् ॥ ३३८ ॥

देहाविशेषे प्राणाख्य-

दार्ढ्ये हेतुरुदीरितम् ।

तद्युक्तमन्यथा प्राण-

दार्ढ्ये को हेतुरेकतः ॥ ३३९ ॥

देहत्वस्याविशेषेऽपि-

त्येष प्रश्नो न शाम्यति ।

यन्नाम श्रीमत्कल्पटपादैः

‘देहनीलादीनां सर्वशरीरग्रहणम् ।’

इत्याद्युक्त्या शरीरत्वाविशेषेऽपि देह एव तथा-  
त्वनिबन्धनं

‘प्राणारूपनिमित्तदाढ्यम् ।’

इत्याद्युक्त्या प्राणदाढ्यं निमित्तमुक्तं, तदनया  
समनन्तरोक्त्या

‘प्राक्संवित्याणे परिणता ।’

इत्यादिसूत्रितया सर्वाधिष्ठेयपूर्वत्वादिलक्षणया  
युक्त्या न्यायम् । अन्यथा हि अविशेषेऽपि  
एकत्र प्राणदाढ्ये को हेतुरित्येष दुरुच्छर एव  
प्रश्नः स्यात् ॥

ननु अस्तु अन्ये क्षणे स्मरणं, भाविदेहहे-  
तुत्वं तु तस्य कुतोऽवगतमित्याशङ्क्य आह

स्मरन्निति शता हेतौ

ननु यदि यदेव स्मर्यते तदेव प्राप्यते,

तर्हि तत्क्षणभावि नीलादिस्मरणमपि तथात्व-  
निबन्धनं स्यादित्याशङ्क्य आह

तद्रूपं प्रतिपद्यते ॥३४०॥  
प्राक् सर्यते यतो देहः

प्राकचिताधिष्ठितः स्फुरन् ।

तदेहाख्यमेव प्रागभाविरूपमसौ प्राप्नोति  
यदन्त्यक्षणे देह एव प्राक् नीलादिभ्यः पूर्व-  
चिता अधिष्ठितः, अत एव स्फुरन् सर्यते स्मृ-  
तिविषयतामुपेयादित्यर्थः ॥

ननु तदा एवंविधस्य स्मरणस्य सज्जावे किं  
प्रमाणमित्याशङ्क्य आह

अतः स्मरणमन्त्यं य-

तदसर्वज्ञमातृषु ॥ ३४१ ॥

न जातु गोचरो यस्मा-  
देहान्तरविनिश्चयः ।

अतो देहवियोगावस्थावस्थानात् देहान्तरा-  
सङ्गि यदेवंविधं स्मरणं, तदसर्वज्ञमातृषु न गो-  
चरो देहसंबन्धघटनेन अस्य प्रतिपादनवैफल्या-  
दर्वागद्वाः परे तत्कथमवुच्यन्तामित्यर्थः ॥

ननु किमिदमनुभवविरुद्धमभिधानं यद-  
न्त्येऽपि क्षणे बन्धुप्रभृतेः शिशिरोदकपानादेवा  
दृश्यत एव सरणमितीत्याशङ्क्य आह

यत्तु बन्धुप्रियापुत्र-

पानादिस्सरणं स्फुटम् ॥३४२॥

न तदेहान्तरासङ्गः

न तदन्त्यं यतो भवेत् ।

न तदन्त्यमिति, अपितु उपान्त्यक्षणवर्तीं  
मृतिभोगोऽयमिति भावः ॥

ननु सरणमिव अनुभवोऽपि भाविदेहान्त-  
रासङ्गे निमित्ततां यायात्-तथाहि कश्चिन्मुनिः  
खसुतनिर्विशेषतया वर्धितं विपन्नजननीकमा-  
श्रममृगपोतकं शवरशाराघातविगतजीवितमव-  
लोक्य महता दुःखेन तमेवानुशोचन् प्राणौर्वि-  
मुक्तो मृगीभावमभ्युवाहेति पुराविदः, तत्  
सरणस्यैव कथमेवंभाव उक्त इत्याशङ्क्य आह

कस्यापि तु शरीरान्ते

वासना या प्रभोत्स्यते ॥३४३॥

देहसत्त्वे तदौचित्या-  
ज्ञायेतानुभवः स्फुटः ।  
यथा पुराणे कथितं  
मृगपोतकतृष्णया ॥ ३४४ ॥  
मुनिः कोऽपि मृगीभाव-  
मभ्युवाहाधिवासितः ।

इह यस्य कस्यचन यैव अनेकजन्माभ्यस्ता  
वासना शरीरान्ते प्रभोत्स्यते देहान्तरासङ्घनि-  
मित्तं स्मरणरूपतया प्रबोधमेष्यति, तदनुगु-  
णोऽस्य देहसङ्घावेऽपि स्फुटोऽनुभवो भवेत्,  
यद्भिग्रायेणैव विष्णुपुराणादौ मृगपोतकतृ-  
ष्णया अधिवासितः कोऽपि मुनिर्मृगीभावम-  
भ्युवाहेति आख्यानम् ॥

एतदेव विविनक्ति  
तत्र सोऽनुभवो हेतु-  
र्न जन्मान्तरसूतये ॥ ३४५ ॥  
तस्यैतद्वासना हेतुः  
काकतालीयवत् स तु ।

तस्येति जन्मान्तरस्य । एतद्वासनेति शरी-  
रान्ते प्रभोत्स्यमाना । स इत्यनुभवः ॥

ननु यदि मृगीभावस्मरणमेव तद्देहासङ्गे  
निमित्तं, तद्वद्यं तत्पूर्वकत्वात् स्मरणस्य अनु-  
भवोऽपि जन्मान्तरसूतये हेतुर्वाच्यः, अनुभवा-  
हितविषयनियन्त्रणाविरहे हि यत्किञ्चन स्म-  
र्येत्; नियमस्तु कुतस्य इत्याशङ्कःते

**ननु कस्मात्तदेवैष**

**स्मरति**

अनुभवं विनापि भावनाद्वारं स्मृतेर्विषय-  
नियमं दर्शयितुमाह

इत्याह यत्सदा ॥३४६॥

**तद्वावभावितस्तेन**

**तदेवैष स्मरत्यलम् ।**

यत् यस्मादेष सदा तद्वावभावितः, ततस्त-  
देव पर्यातं स्मरतीति भगवानाह कथितवा-  
नित्यर्थः ॥

ननु तद्भावभावनमपि अनुभव एव अभि-  
हितो भवेदित्याशङ्क्य आह

एवमस्मि भविष्यामी-

त्येष तद्भाव उच्यते ॥ ३४७ ॥

ननु भविष्यद्विषयैव वासना भवेदिति कु-  
तस्त्वोऽयं नियम इत्याशङ्क्य आह

भविष्यतो हि भवनं

भाव्यते न सतः क्वचित् ।

न सत इति भूतस्य हि अनुभवनमेव भ-  
वेत्, न भावनमिति भावः ॥

तदेव व्यनक्ति

क्रमात्स्फुटत्वकरणं

भावनं परिकीर्त्यते ॥ ३४८ ॥

स्फुटस्य चानुभवनं

न भावनमिदं स्फुटम् ।

ननु गाढमूढतया क्षणमपि भावनावकाशो  
येषां नास्ति, तेषामन्त्यस्मरणाभावात् कथङ्कारं  
देहान्तरासङ्गः स्यादित्याशङ्क्य आह

तदहर्जातवालस्य

पशोः कीटस्य वा तरोः ॥३४९॥  
मूढत्वेऽपि तदानीं प्रा-

भावना ह्यभवत्स्फुटा ।

सा तन्मूढशरीरान्ते

संस्कारप्रतिबोधनात् ॥३५०॥

स्मृतिद्वारेण तद्वेह-

वैचित्र्यफलदायिनी ।

तदहर्जातवालादीनां हि तदानीं मूढत्वेऽपि  
प्राग्जन्मनि सतताभ्यस्ततया स्फुटा भावना  
नूनमभवत्, अतस्तस्य प्रक्रान्तस्य मूढशरी-  
रस्य अन्ते संस्कारप्रबोधोन्मिषितस्मरणद्वारेण  
सा भावना यथोचितदेहवैचित्र्यफलदायिनी  
भवेदिति वाक्यार्थः ॥

नन्वत्र कथङ्गारं शरीरान्तरावस्थितत्वात्  
दूरव्यवहिता वासना प्रबोधमियात्, येन तदु-  
त्थायाः स्मृतेरपि तद्वेहवैचित्र्यफलदायित्वं स्या-  
दित्याशङ्क्य आह

देशादिव्यवधानेऽपि  
 वासनानामुदीरितात् ॥३५१॥  
 आनन्तर्यैकरूपत्वा-  
 त्स्मृतिसंस्कारयोरतः ।  
 तथानुभवनारूप्या  
 स्फुटस्यापि तु भाविता ॥३५२॥  
 भाव्यमाना न किं सूते  
 तत्सन्तानसद्गवपुः ।

इह देशकालव्यवधानेऽपि वासनानां  
 'देशकालव्यवहितानामप्यानन्तर्यम् ।' (यो० सू० ४।९)  
 इत्यादिना उदीरितादानन्तर्यैकरूपत्वादवश्यं  
 प्रबोधेन भाव्यम्, तद्वशाच्च स्मरणेनेति स्मृ-  
 तिसंस्कारयोस्तत्तदेहैचित्र्यफलदायित्वं युक्त-  
 मेवोक्तम् । एवं तथानुभवेऽपि भावनैव प्र-  
 धानमित्याह अत इत्यादि । अत एवमुक्ता-  
 ञ्चावनानुभवयोर्विभागात् हेतोः, तथा भाव-  
 नोचितेन रूपेण अनुभवस्य दार्ढ्येन प्ररोहात्,  
 स्फुटस्यापि वस्तुनो भविष्यता पुनर्भाव्यमानैव  
 भवेत्, न अनुभूयमाना भूतविषयत्वादनुभ-

वस्य । सा च एवंविधा भाव्यमाना भविष्यत्ता  
स्वसन्तानानुगुणमेव देहान्तरं किं न सूते,  
नात्र काचिद्विप्रतिपत्तिरित्यर्थः ॥

ननु यदि नाम अस्य भावनामात्रोपनत एव  
देहान्तरोदयः, तत् किं नाम शोकादिवत् भाव-  
यित्रेकगोचर एव असौ स्यात्, उत सर्वजन-  
संवेदोऽपीत्याशङ्क्य आह

तत्त्वादकादशैर्बन्धु-

पुत्रमित्रादिभिः सह ॥ ३५३ ॥

भासतेऽपि परे लोके

स्वप्नवद्वासनाक्रमात् ।

तत्त्वादक भावनोचितं तद्वपुर्वासनाक्रमात्  
स्वप्नवत् जन्मान्तरे तादशैः प्राततद्रूपानुगुणेरेव  
बन्ध्वादिभिः सहापि भासते सर्वजनसंवेद्यं  
स्यादित्यर्थः ॥

ननु विषमोऽयं दृष्टान्तः, स्वप्नेऽपि भासमाना  
अपि बन्ध्वादयस्तद्वृत्तान्तानभिज्ञा एवेत्याह

ननु मात्रान्तरैर्बन्धु-

पुत्राद्यैस्तत्तथा न किम् ॥ ३५४ ॥

**वेद्यते**

तदिति खाम्नं वस्तु । तथेति खम्नद्रष्टृवदित्यर्थः ।  
न किं वेद्यते इति नैव ज्ञायते इति यावत् ॥

अत्र आह-

क इदं प्राह  
स तावद्वेदं वेद्यताम् ।

ननु क एवं वक्ति स खम्नद्रष्टा तावत् खा-  
म्नस्य वस्तुनः सर्वजनवेद्यतां वेत्ति, ते तु विदन्तु  
मा वा विद्विति ॥

ननु खम्ने देशकालादिव्यवहितत्वादसहिता  
एव बन्धवादय इति कथमसौ तद्वेद्यतामपि  
जानीयात् यद्वा भ्रान्तिमात्रमेतत् । ननु तत्र  
भासन्ते चेत् बन्धवादयः, कथमसन्निहिताः ।  
नहि भातमभातं भवेत् । एवं हि जाग्रत्यपि  
तेषामसन्निधिरेव स्यात् । अथ तत्र व्यापार-  
व्याहारादेदर्दर्शनात्तसद्वावे बलवदनुमानं प्रमा-  
णमस्तीति चेत्, इहापि तत्समानमित्याह  
व्यापारव्याहृतिब्रात-  
वेद्ये मात्रन्तरब्रजे ॥३५५॥

स्वप्ने नास्ति स इत्येषा  
वाक्प्रमाणविवर्जिता ।

स इति मात्रन्तरब्रजः । प्रमाणविवर्जितेति  
नहि तत्र तदसद्भावावेदकं किञ्चित्प्रमाणम-  
स्तीत्याशयः । ऋान्तित्वेऽपि स्वप्नस्य जाग्रदवि-  
शेष एव । जाग्रदपि ऋान्तिरेवेत्यत्र सर्वे कृत-  
श्रमा इत्यलम् ॥

ननु एवमपि जाग्रत्स्वप्नयोर्दार्ढ्यादार्ढ्यभ्यां  
सत्यत्वमसत्यत्वं च सर्वत्र प्रसिद्धं कथमपहोतुं  
शक्यमित्याशङ्क्य आह

य एवैते तु दृश्यन्ते  
जाग्रत्येते मयेक्षिताः ॥३५६॥  
स्वप्न इत्यस्तु मिथ्यैत-  
तत्प्रमातृवचोबलात् ।

इत्येतदिति एकत्वेन अभिमननमित्यर्थः ।  
तत्प्रमातृवचोबलादिति ते हि जाग्रत्प्रमातारो  
मत्समक्षं ह्यः स्वप्ने भवद्भिः किं दृष्टमिति पृष्ठा  
नेत्येव परं ब्रूयुरिति ॥

ननु स्वप्ने तावत् बन्धवादयः केचित्, नहि  
अस्य ते द्रव्ये सम्भवन्तीत्याशङ्क्य आह

यानपश्यमहं स्वप्ने

प्रमातृस्ते न केचन ॥३५७॥

न शोचन्ति न चेक्षन्ते

मामित्यत्रास्ति का प्रमा ।

ये हि बन्धवादयः प्रमातारः स्वप्ने दृश्यन्ते,  
ते न केचनेत्यत्र का प्रमा तदसज्जावावेदकं  
किञ्चित्प्रमाणं नास्तीत्यर्थः, प्रत्युत तत्सत्त्वावे-  
दकमनुमानमत्रोक्तं ते च न मां शोचन्ति ने-  
क्षन्ते चेत्यनेनार्थक्रियाकारिणोऽपीत्यावेदितम् ॥

ननु अनुमानं प्रमाणं, तच्च प्रमेयोपसर्जनं,  
प्रमेयं च अत्र प्रमात्रन्तरलक्षणं नास्त्वेवेति  
किमालम्बनं तदुदियादित्याशङ्क्य आह

यतः सर्वानुमानानां

स्वसंवेदननिष्ठितौ ॥३५८॥

प्रमात्रन्तरसद्ग्रावः

संविनिष्ठो न तद्गतः ।

इह यतः

‘संविनिष्ठा हि विषयव्यवस्थितिः ।’

इत्यादिनीत्या सर्वानुमानानामर्थातिशयाधाना-  
भावात् प्रमातर्येव फलवत्त्वात् तत्संविदुपारोहे-  
णैव विश्रान्तिरिति प्रमीयमाणानां प्रमात्रन्त-  
राणां सज्जावोऽपि अत्र तन्निष्ठ एव, नतु अनु-  
मेयखरूपनिष्ठ इति किं तत्सत्त्वासत्त्वान्वेष-  
णेन । एतच्च अन्यत्र अन्यैर्बहुशो वितानित-  
मिति किमिह अप्राकरणिकप्रायेण अनेनेति  
आस्ताम् ॥

न केवलमानुमानिक्येव प्रतीतिरेवं, यावत्  
प्रात्यक्षी अपीत्याह

घटादेरस्तिता संवि-

न्निष्ठिता नतु तद्गता ॥३५९॥  
तद्वन्मात्रन्तरे ऽप्येषा

संविनिष्ठा न तद्गता ।

एतदनुमेयेऽपि अर्थे योजयति तद्विद्या-  
दिना । एषेति अस्तिता ॥

यथाद्याख्यातमेव प्रशमयति  
तेन स्थितमिदं यद्य-

द्वाव्यते तत्तदेव हि ॥३६०॥

देहान्ते बुध्यते नो चेत्

स्यादन्याद्वकप्रबोधनम् ।

अन्याद्वगिति अनियतमेवेत्यर्थः ॥

भावनापेक्षामेव उपोद्गलयति

तथाद्यन्त्यक्षणे ब्रह्म-

विद्याकर्णनसंस्कृतः ॥३६१॥

मुच्यते जन्तुरित्युक्तं

प्राक्संस्कारबलत्वतः ।

असद्विषयायां सदातनायां भावनायां अस-  
द्वतिरेव भवति, तदपहस्तनाय सद्विषयायां च  
भावनायां अबलवत्यामपि बलवत्वापादनार्थम्

‘अचिन्त्या मन्त्रशक्तिर्वै परमेशमुखोद्भवा ।’

इत्याद्युक्त्या महाप्रभावाणां ब्रह्मविद्यानामन्त्ये  
क्षणे संस्कारार्थं भगवता उपदेशः कृतो येन  
अस्य मुक्तिरेव स्यात् ॥

न च एतदशब्दार्थमेव उक्तमित्याह  
 निपाताभ्यामन्तशब्दा-  
 त्सरणाच्छतुरन्त्यतः ॥३६२॥  
 पादाच्च निखिलादर्ध-  
 श्लोकाच्च समनन्तरात् ।  
 लीनशब्दाच्च सर्वं त-  
 दुक्तमर्थसतत्वकम् ॥३६३॥

तत्र वाशब्दो वृक्षादीनां जन्मान्तरव्यव-  
 हितभावनोपक्षेपं द्योतयति, अपिशब्दश्च ब-  
 लवत्त्वेऽप्यनुभवस्य अनवकृतिम् । अन्तशब्दा-  
 दिति अन्तशब्द उपान्त्यादिक्षणव्यावर्तनपरः ।  
 सरणादिति प्रकृतिरूपात् । शतुरिति प्रत्यय-  
 रूपात् । अन्त्यतः पादादिति

‘.....सदा तद्वावभावितः ।’ (८१६)

इति । निखिलादिति काकाक्षिवत् । अर्धश्लो-  
 कादिति

‘तसात्सर्वेषु कालेषु मामनुसर युध्य च ।’ (८१७)

इति । अनेन हि सदैव सद्विषया भावना का-

र्येत्युक्तम् । लीनेति प्रलीनशब्दगतात् । अनेन  
विभाव्यमानार्थैकतानत्वमुपोद्गतिम् ॥ ३६३ ॥

एतदर्थानभिज्ञैः पुनरेतदन्यथा व्याख्या-  
यीत्याह

अज्ञात्वैतत्तु सर्वेऽपि  
कुशकाशावलम्बिनः ।  
यत्तदोर्व्यत्ययं केचि-  
त्केचिदन्यादृशं क्रमम् ॥ ३६४ ॥  
भिन्नक्रमौ निपातौ च  
त्यजतीति च सप्तमीम् ।  
व्याचक्षते तच्च सर्वं  
नोपयोग्युक्तयोजने ॥ ३६५ ॥

यत्तदोर्व्यत्ययमिति यं यं भावमेति तं तं  
स्मरन्निति । अन्यादृशमिति पाठत एव । भि-  
न्नक्रमाविति स्मरन्वापीति । सप्तमीति अन्त्ये  
क्षणे कलेवरं त्यजति सतीति ॥ ३६५ ॥

ननु एवंविधं व्याख्यानमनूद्य, कस्मान्न दूषि-  
तमित्याशङ्क्य आह

नच तदर्शितं मिथ्या

स्वान्तसम्मोहदायकम् ।

ननु किमियता स्वोत्प्रेक्षितेन मृतिसतत्त्व-  
परीक्षणेनेत्याशङ्क्य आह

तदित्थं प्रायणस्यैत-

तत्त्वं श्रीशम्भुनाथतः ॥३६६॥

अधिगम्योदितं तेन

मृत्योर्भीतिर्विनश्यति ।

ननु कथं मृतिसतत्त्ववचनमात्रेण तज्जीतिः  
शाम्येदित्याशङ्क्य आह

विदितमृतिसतत्त्वाः

संविदम्भोनिधाना-

दचलहृदयवीर्या-

कर्षनिष्पीडनोत्थम् ।

अमृतमिति निगीर्णे

कालकूटेऽत्र देवा

यदि पिवथ तदानीं  
निश्चितं वः शिवत्वम् ॥३६७॥

एवमियत्तया तुलितमरणसतत्वा देवा मा-  
याध्वनि व्यवहरन्तः परिमिताः प्रमातारः;  
स्वभावभूतत्वात् नित्याव्यभिचारिणः पराहंपरा-  
मर्शात्मनो वीर्यस्य परधाराधिरोहितया आकर्ष  
णेन यन्निष्पीडनं सारतया स्वीकारस्तद्वशेन  
संविद्दब्धेऽस्थितं यदमृतं परानन्दचमत्कारमयं  
पूर्णत्वं तद्वृद्ध्या कालस्तत्त्वकलनाकारी सम-  
नान्तः पाशप्रपञ्चः, स एव अख्यातिरूपतया  
सत्यविपर्ययात्मा कूटस्तस्मिन्निगीर्णे स्वात्मसंवि-  
त्सात्कारेण पूर्णख्यातिमयतामापादिते यदि  
अत्रैव मुक्तात्मनि अमृते पिवथ पानक्रियामार-  
भध्वे, तत् नूनं तदानीमेव वः पूर्णसंविन्मयत्वं  
स्यात् किमनेन पुनः पुनरमृतपानेनेत्यर्थः । इद-  
मत्र तात्पर्य—यदनवरतमेव संविद्दैत्यमभ्य-  
स्यतः प्रायणान्ते तदैकात्म्यापत्तिरेव स्यादिति  
को नाम महात्मनो मरणभयस्य अवकाश  
इति । अथच मर्त्यमुवमवतीर्य वर्तमाना देवाः

समुद्रान्मन्दरोदराकर्षणेन स्ववीर्यनिष्पीडनेन च  
उत्थितमिदममृतमेवेति संकल्पेन कालकूटे भ-  
क्षिते यदि अमृतपानं कुरुध्वे, तन्निश्चितं तदानीं  
निर्गीर्णदुर्विषहविषेण शिवेनैव भगवता वस्तु-  
ल्यत्वं स्वादिति ॥ ३६७ ॥

एवं प्रसङ्गान्मरणस्वरूपमभिधाय, प्रकृत-  
मेव आह

उत्सवोऽपि हि यः कश्चि-  
ल्लौकिकः सोऽपि संमदम् ।  
संविद्विधतरङ्गाभं  
सूते तदपि पर्वत् ॥ ३६८ ॥  
एतेन च विपद्वध्वंस-  
प्रमोदादिषु पर्वता ।  
व्याख्याता तेन तत्रापि  
विशेषादेवतार्चनम् ॥ ३६९ ॥  
पुरक्षोभाद्यद्वुतं य-  
तत्स्वातच्ये स्वसंविदः ।

दार्ढ्र्यदायीति तल्लाभ-  
दिने वैशेषिकार्चनम् ॥३७०॥

संमदं सूते इति स्वात्मविश्रान्त्युत्पादात् ।  
तदपीति अपिशब्दस्य न केवलं मृतिदिनं पर्व-  
वद्धवेत्, यावदिदमपीत्यर्थः । एतेनेति संमद-  
प्रसूतिलक्षणेन समानन्यायत्वेन हेतुनेत्यर्थः ।  
तल्लाभेति तच्छब्देन संवित्स्वातन्त्र्यपरामर्शः ॥

इदानीं मृतिपरीक्षानन्तरोद्दिष्टं योगिनीमे-  
लकादि निर्देष्टुमाह

योगिनीमेलको द्वेधा  
हठतः प्रियतस्तथा ।

प्राच्ये छिद्राणि संरक्षे-  
त्कामचारित्वमुत्तरे ॥ ३७१ ॥

स च द्वयोऽपि मन्त्रोद्भू-  
त्प्रसङ्गे दर्शयिष्यते ।

प्राच्ये इति हठमेलापे । उत्तरे इति प्रिय-  
मेलापे । कामचारित्वं छिद्ररक्षणं वा न वेति,  
एतच्च हठप्रियशब्दाभ्यामेव गतार्थम् । द्वय इति  
व्यवयव इत्यर्थः । मन्त्रोद्भूत्प्रसङ्गे इति त्रिंशाहिके ॥

ननु भवत्वेवं, नैमित्तिकत्वं तु अस्य कुत-  
स्त्यमित्याशङ्क्य आह

योगिनीमेलकाचैषो-

द्वश्यं ज्ञानं प्रपद्यते ॥३७२॥  
तेन तत्पर्वं तद्वच्च

स्वसन्तानादिमेलनम् ।

तेनेति अवश्यंभाविना ज्ञानलाभेन । त-  
द्वदिति योगिनीमेलकवत् ॥

ननु योगिनीमेलकाद्वश्यमेष ज्ञानमाप्नो-  
तीति अवश्यतायां किं प्रमाणमित्याशङ्क्य आह

संवित्सर्वात्मिका देह-

भेदाद्या सङ्कुचेतु सा ॥३७३॥

मेलकेऽन्योन्यसङ्घट्ट-

प्रतिविम्बाद्विकस्वरा ।

इह सर्वात्मकत्वेऽपि या संविदेहभेदात् स-  
ङ्गोचप्राप्ता, सा मेलके सति अन्योन्यस्य सङ्घ-  
ट्टेन प्रतिविम्बात्परस्परं प्रतिसंक्रमणेन विक-  
स्वरा सङ्गोचापहस्तनेन पूर्णा भवतीत्यर्थः ॥

ननु कथमेतावतैव अस्यां विकस्त्रत्वं स्या-  
दित्याशङ्क्य आह

उच्छलन्निजरश्म्योधः

संवित्सु प्रतिविम्बितः ॥३७४॥  
बहुदर्पणवदीप्तः

सर्वायेताप्ययत्नतः ।

यस्य कस्यचन बहिः प्रसरन्निन्द्रियमरीचि-  
पुञ्जः तास्वेव अनेकदर्पणप्रख्यासु योगिन्यादि-  
सम्बन्धिनीषु संवित्सु प्रतिविम्बितत्वात् दीप्तः  
सर्वतो विकासमासादयन् यत्तं विनापि सर्वा-  
येत सर्वाकारतां यायादित्यर्थः ॥

सर्वाकारत्वमेव च अस्याः परानन्दनिर्भरं  
पूर्णं रूपमित्याह

अत एव गीतगीत-

प्रभृतौ बहुपर्षादि ॥ ३७५ ॥  
यः सर्वतन्मयीभावे

ह्लादो नत्वेककस्य सः ।

अत इति सर्वाकारत्वादेव अस्याः । सर्वतन्म-  
यीभाव इति तावत्यंशे सर्वेषां भेदविगलनात् ॥

ननु

‘प्रदेशोऽपि ब्रह्मणः सार्वरूप्यमनतिक्रान्तश्चाविकल्प्यश्च ।’  
इत्यादिनीत्या प्रत्येकमपि आनन्दनिर्भरैव संविदिति किं सर्वतन्मयीभावेनेत्याशङ्क्य आह

आनन्दनिर्भरा संवि-

त्प्रत्येकं सा तथैकताम् ॥३७६॥

वृत्तादौ विषये प्राप्ता

पूर्णानन्दत्वमश्नुते ।

ननु एवमपि देहसङ्कोचाद्यविगलनात् कथमेषां पूर्णानन्दमयत्वं स्यादित्याशङ्क्य आह

ईर्ष्यासूयादिसङ्कोच-

कारणाभावतोऽत्र सा ॥३७७॥

विकस्वरा निष्प्रतिघं

संविदानन्दयोगिनी ।

येषां पुनरीर्ष्यादिसङ्कोचाभावो नास्ति, तेषां किं संविन्मयीभावो भवेन्न वेत्याशङ्क्य आह

अतन्मये तु कस्मिंश्चि-

त्तत्रस्ये प्रतिहन्यते ॥ ३७८ ॥

**स्थपुटस्पर्शवत्संवि-**

**द्विजातीयतया स्थिते ।**

अतन्मये इति संविन्मयतामनापन्ने इत्यर्थः ।

अत एव उक्तं विजातीयतया स्थिते इति ।

स्थपुटस्पर्शवदिति यथाहि निम्नोन्नतवस्तुनि  
निम्ने स्पर्शस्य प्रतिघातो भवेत्, तथा अत्रापि  
संविद् इत्यर्थः ॥

एवमेवंविधस्य मेलकादौ प्रवेश एव न  
दातव्य इत्याह

**अतश्चक्रार्चनाद्येषु**

**विजातीयमतन्मयम् ॥ ३७९ ॥**

**नैव प्रवेशायेत्संवि-**

**त्सङ्कोचननिबन्धनम् ।**

प्रवेशाभावे संवित्सङ्कोचननिबन्धनत्वं हेतुः ॥

एवं मेलकादावतन्मयस्य प्रवेशनिषेधात् तत्प्र-

वेशाभ्यनुज्ञानेऽपि विशेषावद्योतनाय तन्मया

एव अत्र प्रवेशनीया इत्याह

**यावन्त्येव शरीराणि**

**स्वाङ्गवत्स्युः सुनिर्भराम् ३८०**

एकां संविदमाविश्य

चक्रे तावन्ति पूजयेत् ।

शरीराणीत्यनेन शरीरिणामत्र वस्तुतः कश्चि-  
द्गेदो नास्तीति सूचितम् । अत एव उक्तमेकां  
सुनिर्भरां संविदमाविश्येति स्वाङ्गवदिति च ॥

ननु यदि नाम मेलकादावतन्मयः कश्चि-  
त्प्रमादात् प्रविष्टः, तदा किं प्रतिपत्तव्यमित्या-  
शङ्क्य आह

प्रविष्टश्वेत्प्रमादेन

सङ्घोचं न ब्रजेत्ततः ॥ ३८१ ॥

प्रस्तुतं स्वसमाचारं

तेन साकं समाचरेत् ।

एवमस्य कश्चिदुपकारः स्यान्न वेत्याशङ्क्य  
आह

स त्वनुग्रहशक्तया चे-

द्विद्वस्तत्तन्मयीभवेत् ॥ ३८२ ॥

वामाविद्वस्तु तन्निन्दे-

त्पश्चात्तं धातयेदपि ।

तदिति तत्रत्यं रहस्यचर्यादि । निन्देदिति  
ईर्ष्यादिना । घातयेदिति एवं समयस्य आम्ना-  
नात् । यदुक्तं

‘समयप्रतिभेत्तुस्तदनाचारांश्च घातयेत् ।’  
इति ॥

न च एतदस्माभिः स्वोपज्ञमेवोक्तमित्याह

श्रीमतिपचुमते चोक्त-

मादौ यत्नेन रक्षयेत् ॥ ३८३ ॥

प्रवेशं संप्रविष्टस्य

न विचारं तु कारयेत् ।

एतच्च अतन्मयत्वेऽपि अधिकृतविषयं ज्ञेयं,  
न अन्यथेत्याह

लोकाचारस्थितो यस्तु

प्रविष्टे तादृशे तु सः ॥ ३८४ ॥

अकृत्वा तं समाचारं

पुनश्चक्रं प्रपूजयेत् ।

तादृशे इति लोकाचारस्थिते । स इति च-  
काद्यर्चयिता । तमिति मेलकादावाम्नातम् ।  
पुनरिति तस्मिन्निर्गते, परेऽहनि वा ॥

इदानीं क्रमप्राप्तं व्याख्याविधिं वकुं प्रति-  
जानीते

अथ वच्चिम् गुरोः शास्त्र-

व्याख्याक्रममुदाहृतम् ॥३८५॥

देव्यायामलशास्त्रादौ

तुहि नाभीशुमौलिना ।

तदेवाह

कल्पवित्तस्मूहज्ञः

शास्त्रवित्संहितार्थवित् ॥३८६॥

सर्वशास्त्रार्थविज्ञेति

गुरुभिन्नोऽपदिश्यते ।

तत्समूहेति अनियता बहवः कल्पाः । शास्त्रं  
प्रतिनियतानेककल्पात्मकम् । संहिता चतु-  
ष्पादा । सर्वशास्त्रेति चतुर्दश विद्यास्थानानीति  
पञ्चधा भिन्नो गुरुरपदिश्यते श्रीदेव्यायामले  
कथ्यते इत्यर्थः । यदुक्तं तत्र

‘आचार्यं संप्रवक्ष्यामि सर्वशास्त्रविशारदम् ।

चतुष्पात्संहिताभिन्नः कल्पस्कन्धे विशारदः ॥

शास्त्रे कल्पैकदेशे वा आचारचरणक्षमः ।’

इति ॥

ननु एवं व्याख्यायां कस्य अधिकार  
इत्याशङ्क्य आह

यो यत्र शास्त्रे स्वभ्यस्त-

ज्ञानो व्याख्यां चरेत् सः ३८७

नान्यथा तदभावश्चे-

त्सर्वथा सोऽप्यथाचरेत् ।

नान्य इत्यस्वभ्यस्तज्ञानः । अथ चेत्सर्वथा  
स्वभ्यस्तज्ञानो गुरुर्न स्यात्, तदा सोऽपि अस्त-  
भ्यस्तज्ञानो व्याख्यां चरेत्, नैवं कश्चिद्दोष  
इत्यर्थः ॥

न केवलमत्रैवोक्तं, यावदन्यत्रापीत्याह

श्रीभैरवकुले चोक्तं

कल्पादिज्ञत्वमीदशम् ॥३८८॥

ननु एवमपि स्वभ्यस्तज्ञानतायामेव गुरोः  
सर्वत्र कस्माद्दर इत्याशङ्क्य आह

गुरोर्लक्षणमेताव-

त्संपूर्णज्ञानतैव या ।

तत्रापि यास्य चिदृत्ति-

कर्मिभित् साप्यवान्तरा ॥३८९॥

ननु एवं तर्हि कर्मित्वमस्य न स्यादित्या-  
शङ्क्य आह तत्रेत्यादि सम्पूर्णज्ञानतायामपि  
योऽस्य गुरोर्ज्ञानित्वकर्मित्वादिलक्षणो भेदः सो-  
ऽप्यवान्तररूप इत्यर्थः । एतच्च श्रीदेव्या-  
यामले एव उक्तमित्याह

देव्यायामल उक्तं त-

द्वापञ्चाशाङ्क आहिके ।

तदेव अर्थद्वारेण आह

देव एव गुरुत्वेन

तिष्ठासुर्दशधा भवेत् ॥३९०॥

दशधात्वमेव दर्शयति

उच्छुष्मशवरचण्डगु-

मतङ्गघोरान्तकोग्रहलहलकाः ।

क्रोधी हुलुहुलुरेते

दश गुरवः शिवमयाः पूर्वे ॥३९१॥

ते स्वांशचित्तवृत्ति-

क्रमेण पौरुषशरीरमास्थाय ।

अन्योन्यभिन्नसंवि-

त्क्रिया अपि ज्ञानपरिपूर्णाः ॥३९२॥

सर्वेऽलिमांसनिधुवन-  
 दीक्षार्चनशास्त्रसेवने निरताः ।  
 अभिमानशमक्रोध-  
 क्षमादिरवान्तरो भेदः ॥३९३॥

अन्तको यमः । यदुकं तत्र

‘दश रुद्रा महाभागात्मे गुरुवराः स्मृताः ।

इत्युपक्रम्य

जटामुकुटधारी च लिङ्गार्चनरतः सदा ॥  
 मद्यमांसरतो नित्यं मत्रसेवादृढवतः ।  
 स्खशक्तिं रमयेच्चापि शास्त्राधीती च यत्ततः ॥  
 उच्छुभ्यांशसमुद्भूतो दैशिकः शास्त्रपारगः ।  
 शवरांशसमुद्भूतस्तत्त्वमार्गावलम्बकः ॥  
 गुप्ताचारक्रियो नित्यं गुपदाराभिमैथुनी ।  
 क्रोधनोऽतिप्रचण्डश्च मद्यमांसरतः सदा ॥  
 चण्डांश्वंशो गुरुथैव दीक्षानुग्रहकृत्सदा ।  
 क्षमी आभिषलौली च यज्ञे पशुनिपातकः ॥  
 मत्तज्ञांशसमुद्भूतो गुरुः शास्त्रार्थेदकः ।  
 अभिमानी क्रोधनश्च मैथुनाभिरतः सदा ॥  
 सुगृहोऽत्यन्तदक्षश्च घोरांशश्च गुरुः स्मृतः ।  
 जपहोमक्रियासक्तं लिङ्गाद्यभ्यर्चने रतम् ॥  
 यमांशं गुरवः प्राहुर्दीक्षाकर्मणि निष्ठुरम् ।  
 धातुवादरसादीनि ओषध्यादिरसायनम् ॥

नित्यं सेवेत्सदा योगी शिष्यानुग्रहतत्परः ।  
 उग्रांशो गुरुभिः प्रोक्तो योजसौ हलहलः समृतः ॥  
 क्रोधः सर्वत्र जायेत मानी योगरतः सदा ।  
 मन्यते दृणवत्सर्वं मनुल्यं नास्ति मन्यते ॥  
 दुराराधो जनैः सर्वैः कष्टसेव्य उपासिभिः ।  
 शिष्यानुग्रहकृच्छिलं क्रोधिनोऽशः प्रकीर्तिः ॥  
 दीक्षाकर्मणि निष्णातो मद्यमांसाशनः सदा ।  
 कुले हुलहुले जातो दैशिकः परिकीर्तिः ॥  
 दशैते गुरवः प्रोक्ताः स्वतन्त्रज्ञानगर्विताः ।  
 ये तदंशसमुद्भूतात्त्वभावानुचारिणः ॥  
 तैस्तु येऽनुगृहीतास्तु ते तदाचारवर्तिनः ।'

इत्यादि बहुप्रकारम् । एतच्च ग्रन्थविस्तरभयात्  
 यथोपयोगमुच्चित्य उच्चित्य लिखितमिति तत  
 एव यथाशय्यमनुसर्तव्यम् ॥ ३९३ ॥

एवमेवंविधो गुरुव्याख्यार्थमभ्यर्थनीय इत्याह  
 इत्थं विज्ञाय सदा

शिष्यः सम्पूर्णशास्त्रबोद्धारम् ।  
 व्याख्यायै गुरुमभ्य-

र्थयेत पूजापुरःसरं मतिमान् ॥  
 सोऽपि स्वशासनीये

परशिष्येऽपिवापि तादृशं शास्त्रम्।

श्रोतुं योग्ये कुर्या-  
द्याख्यानं वैष्णवाद्यधरे ॥ ३९५ ॥

करुणारसपरिपूर्णो  
गुरुः पुनर्मर्मधामपरिवर्जम् ।

अधमेऽपि हि व्याकुर्या-  
त्सम्भाव्य हि शक्तिपातवैचित्र्यम् ॥

अनेन व्याख्याविध्यनुषक्तः श्रुतविधिरपि  
आसूत्रितः । सोऽपीति गुरुः करुणावशेन वैष्ण-  
वादावधमेऽपि व्याख्यां कुर्यात्, किन्तु मर्म-  
स्थानं वर्जयित्वा यदसौ साक्षादनायातशक्ति-  
पात इति ॥ ३९६ ॥

अत्रैव इतिकर्तव्यतामाह  
लिप्तायां भुवि पीठे

चतुरस्ते पङ्कजनयं कजगे ।

कुर्याद्विद्यापीठं

स्याद्रसवह्नयद्गुलं त्वेतत् ॥ ३९७ ॥  
मध्ये वागीशानीं

दक्षोत्तरयोर्गुरुन्गणेशं च ।

अधरे कजे च कल्पे-

श्वरं प्रपूज्यार्घपुष्पतर्पणकैः ३९८  
सामान्यविधिनियुक्ता-

र्घपात्रयोगेन चक्रमथ सम्यक् ।  
सन्तर्प्य व्याख्यानं

कुर्यात्सम्बन्धपूर्वकं मतिमान् ३९९

कजगे इति पीठविशेषणम्, तेन अधस्त-  
नपीठान्तरस्थपद्मोपरिवर्तनीत्यर्थः । यदुकं

‘.....पीठाधः पद्मालिखेत् ।’

इति । रसवहीति षट्ट्रिंशत् । मध्ये इति मध्य-  
पद्मे । अधरे इति पीठाधोवर्तिनि । यदुकं तत्र

‘.....मध्ये वागीशिष्ठूजनम् ।’

दक्षिणे गुरवः पद्मे उत्तरे तु गणेश्वरः ।

पीठाधो यद्वेत्पद्मं कल्पेशं तत्र पूजयेत् ॥’

इति ॥ ३९९ ॥

सम्बन्धपूर्वकत्वमेव दर्शयन् व्याख्यान-  
शैलीं शिक्षयति

सूत्रपदवाक्यपटल-

ग्रन्थक्रमयोजनेन सम्बन्धात् ।

अव्याहतपूर्वापर-

सुपृथ्या नयेत वाक्यानि ॥४००॥

मण्डकपूर्वासिंहा-

वलोकनाद्यैर्यथायथं न्यायैः ।

अविहतपूर्वापरकं

शास्त्रार्थं योजयेदसङ्कीर्णम् ॥४०१॥

तत्रावर्तनबाध-

प्रसङ्गतर्कादिभिश्च सन्ध्यायैः ।

वस्तु वदेद्वाक्यज्ञो

वस्त्वन्तरतो विविक्ततां विदधत् ॥४०२

यद्यव्याहृतिपदवी-

मायाति तदेव दृढतरैर्न्यायैः ।

बलवत्कुर्यादूष्यं

यद्यप्यग्रे भविष्यत्स्यात् ॥ ४०३ ॥

पदेति पदायात्मा पदार्थः । ग्रन्थकमेति  
विद्यादिपादरूपः । यदुक्तं तत्र

‘पादिकश्चात्र संबन्ध अन्यः पाटलिकः प्रिये ।

पादार्थः सौत्रवाक्यार्थं एतत्सम्बन्धपञ्चकम् ॥

चतुष्पात्संहिता यावत्तसां पादो यथोदितः ।  
 आदिमध्यावसानैश्च ग्राहयेदर्थसन्ततिम् ॥  
 परस्पराविभेदेन अविरुद्धा यथा भवेत् ।  
 एवं पादगतं ज्ञात्वा व्यावर्ण्य कुरुते गुरुः ॥  
 यत्तत्पाटलिकं वस्तु पटलान्ते समर्पयेत् ।  
 अभिसन्ध्यान्यपटलमेतत्पाटलिकं स्मृतम् ॥  
 यः पदार्थोऽभिगम्येत तत्पादार्थेन निश्चितम् ।  
 अपरस्परभेदेन व्याख्यानं कुरुते गुरुः ॥  
 एष पादार्थिको नामा अन्यतस्त्रगतं शृणु ।  
 सत्रे सङ्घृहितं वस्तु सुपरीक्ष्यार्थसन्ततिः ॥  
 भेदभिन्ना तथात्रैव सूत्रेणान्येन सुन्दरि ।  
 एतत्स्त्रं विचार्येत वाक्येन परिनिष्ठितम् ॥  
 संस्कृतैः शब्दविषयैर्नदीस्रोतःप्रवाहकैः ।  
 वातोर्मिवेगभङ्गेन व्याख्यां द्विपगतिं च वा ॥  
 मण्डकपुतिरेवात्र अथ सिंहावलोकितम् ।  
 ज्ञात्वा न्यायं तु शिष्यं हि तादृशेन प्रबोधयेत् ॥  
 स्वरूपेणार्थचिपयं पादभेदेन वाथवा ।  
 दैशिकः कुरुते व्याख्यां यादृशं तेन पृच्छितम् ॥  
 तादृशं तस्य वक्तव्यं स्वाम्नायस्थितिपालनात् ।  
 इति । यागत्रयात्मकपौर्णमासाङ्गप्रयाजानुया-  
 जवदेकमनेकसाधारणं तत्रम् । अवघातादेरिव  
 यावद्व्यमसङ्गत्प्रयुक्तिरावर्तनम् । चमसगो-  
 दोहनादिवदसक्तप्रतिषेधो बाधः । पशुपुरो-  
 डाशवत् परमध्यपातिनो निजतत्रनैरपेक्ष्येण

परकीयैनैव तत्रेण सम्पादनं प्रसङ्गः । संशय-  
निर्णयान्तरालवर्ती भवितव्यतात्मकः प्रत्यय-  
स्तर्कः । आदिशब्दादतिदेशादयः । सदिति  
मण्डुकसुत्रादिलौकिकन्यायविलक्षणैरित्यर्थः ।  
वस्त्वन्तरतो विविक्ततां विदधित्यनेन अस-  
ङ्गीर्णत्वमेव उपोद्गलितम् । दूष्यं भविष्यत्स्या-  
दिति भावि दूष्यभावं भजेदित्यर्थः ॥ ४०३ ॥

ननु यदुत्तरकालं दूष्यं, तस्य आदौ बलव-  
त्वाधानेन कोऽर्थ इत्याशङ्क्य आह-

दृढरचितपूर्वपक्ष-

प्रोद्धरणपथेन वस्तु यद्वाच्यम् ।

शिष्यमतावारोहति

तदाशु संशयविपर्ययैर्विकलम् ॥

भाषा न्यायो वादो

लयः क्रमो यद्यदेति शिष्यस्य ।

सम्बोधोपायत्वं

तथैव गुरुराश्रयेद्याख्याम् ॥४०५॥

वाच्यं वस्तु समाप्य

प्रतर्पणं पूजनं भवेच्चक्रे ।

पुनरपरं वस्तु वदे-

तपटलादूर्ध्वं तु नो जल्पेत् ॥४०६॥

व्याख्यान्ते क्षमयित्वा

विसृज्य सर्वं क्षिपेदगाधजले ।

शास्त्रादिमध्यनिधने

विशेषतः पूजनं कुर्यात् ॥४०७॥

विशेषपूजनं कुर्या-

त्समयेभ्यश्च निष्कृतौ ।

भाषा संस्कृतादिरूपा षोढा भिन्ना । न्यायः  
ग्राहको लौकिकः शास्त्रीयो वा । वादस्तत्त्वनि-  
श्चयफलरूपः पक्षप्रतिपक्षपरिग्रहः । लयो व्या-  
ख्येयवस्तुनिष्ठत्वीनतात्मा व्याख्यानाभ्यासः ।  
क्रमः पाठार्थपरिपाटीविशेषः, वाच्यं वस्तिवति  
मूलसूत्रादि । अपरं वस्तिवति सूत्रान्तरम् । यदुक्तं

‘त्रीणि मूलानि सूत्राणि द्वे तदेकमथापिवा ।

व्याख्यायोपरमेदूर्ध्वं वदन्विन्नैर्हि बाध्यते ॥’

इति

‘न गच्छेत्पटलादूर्ध्वं.....’

इति च । समयेभ्यश्च निष्कृतावित्यनेन समय-

निष्कृतिरिति प्रागुक्तं त्रयोविशमपि नैमित्तिकं  
व्याख्यातुमुपक्रान्तमिति आवेदितम् ॥

ननु इदं कार्यमिदं न कार्यमिति शास्त्रीया  
नियन्त्रणा हि समयः । सच निर्विकल्पानां ना-  
स्तीति कथमेतदविशेषेण उक्तमित्याशङ्क्य आह

अविकल्पमतेर्न स्युः

प्रायश्चित्तानि यद्यपि ॥४०८॥

तथाप्यतत्वविद्वर्गा-

नुग्रहाय तथा चरेत् ।

नन्वेवमाचरणे किमस्य प्रमाणमित्याशङ्क्य आह

श्रीपिचौ च स्मृतेरेव

पापग्रत्वे कथं विभो ॥४०९ ॥

प्रायश्चित्तविधिः प्रोक्त

इति देव्या प्रचोदिते ।

सत्यं स्मरणमेवेह

सकृज्जतं विमोचयेत् ॥४१०॥

सर्वस्मात्कर्मणो जाला-

त्स्मृतितत्त्वकलाविदः ।

तथापि स्थितिरक्षार्थं  
कर्तव्यश्चोदितो विधिः ॥४११॥

स्मृतेरिति मत्रादेः । स्मृतितत्त्वकलाविद्  
इत्यनेन ज्ञानित्वमेव उपोद्गतिम् । स्थिति-  
रक्षार्थमिति यदुक्तं

‘यदाचरति श्रेष्ठसत्तदेवेतरो जनः ।  
स यत्प्रमाणं कुरुते लोकस्तदनुवर्तते ॥’ (भ० गी० ३।२।)  
इति ॥ ४११ ॥

अतत्त्ववेदिनो ये हि  
चर्यामात्रैकनिष्ठिताः ।

तेषां दोलायिते चित्ते

ज्ञानहानिः प्रजायते ॥४१२॥

एवं च यद्यथं निर्विकल्पत्वादेव न संवृति-  
परस्तदा अतत्त्वविद्धिः सह समाचारमेव न  
कुर्यात् । अथ कुर्यात्, प्रायश्चित्तमप्याचरेदित्याह

तस्माद्विकल्परहितः

संवृत्युपरतो यदि ।

शास्त्रचर्यासदायत्तैः

सङ्करं तद्विवर्जयेत् ॥ ४१३ ॥

सङ्करं वा समन्विच्छे-  
त्प्रायश्चित्तं समाचरेत् ।  
यथा तेषां न शास्त्रार्थे  
दोलारुढा मतिर्भवेत् ॥४१४॥

संबृत्युपरत इति संबृतिर्युतिः, तत उपरतो  
निवृत्त इत्यर्थः । शास्त्रचर्यासदायत्तैरिति सर्व-  
कालं शास्त्रीयनियन्त्रणापरवैरित्यर्थः । तेषा-  
मिति अतत्वविदाम् ॥ ४१४ ॥

समयनिष्कृतिमेव उदाहरणदिशा उपद-  
र्शयति

यत्स्वयं शिवहस्तारुद्ये  
विधौ संचोदितं पुरा ।  
शतं जस्त्वास्य चास्त्रस्य  
मुच्यते स्त्रीवधाद्वते ॥ ४१५ ॥

शक्तिनाशान्महादोषो  
नरकं शाश्वतं प्रिये ।  
इति श्रीरत्नमालायां  
समयोल्लङ्घने कृते ॥ ४१६ ॥

कुलजानां समाख्याता

निष्कृतिर्दुष्टकर्तरी ।

श्रीपूर्वे समयानां तु

शोधनायोदितं यथा ॥ ४९७ ॥

मालिनी मातृका वापि

जप्या लक्ष्मयान्तकम् ।

प्रतिष्ठितस्य तूरादे-

र्दर्शनेऽनधिकारिणा ॥ ४९८ ॥

प्रायश्चित्तं प्रकर्तव्य-

मिति श्रीब्रह्मयामले ।

यदिति चोदनास्त्रम् । स्वयमिति भगवता ।

पुरेति द्वादशपटले, इदं हि तत्र चतुर्दशे पटले

स्थितम् । एतच्च समनन्तराहिके शिवहस्तप्रक-

रणे एव संवादयिष्यते इति नेह लिखितम् ।

स्त्रीवधाद्वते इति । यदुक्तं

.....स्त्रीवधे निष्कृतिः कुतः ।  
इति । कुलजानामिति अन्येषां हि

‘अघोराष्टशतं जस्वा स्त्रीवधान्मुच्यते नरः ।’

इत्यादि उक्तम् । समाख्यातेति । यदुक्तं तत्र

‘अथ कश्चिदजानानो लङ्घनं समयस्य तु ।  
 कुरुते कुलजो देवि तस्य वक्ष्यामि निष्कृतिम् ॥  
 शतं जस्था महास्त्रस्य मुच्यते स्त्रीवधाद्वते ।  
 शक्तिनाशान्महादोषो नरकं शाश्वतं प्रिये ॥’

इति । लक्ष्मत्रयान्तकमिति समयोलङ्घनबलं  
 विचार्य । यदुक्तं तत्र

‘प्रायश्चित्तेषु सर्वेषु जपेन्मालामखण्डिताम् ।  
 भिन्नां वाप्यथवाभिन्नां व्यतिक्रमबलावलात् ॥  
 सकृज्ञापात्समारभ्य यावल्लक्ष्मत्रयं प्रिये ।’

इति । अनधिकारिणेति अदीक्षितादिना, एतच्च  
 आचार्यादिविषयम् । साधके हि अधिकारिणापि  
 हृष्टे दोष एव । यदभिप्रायेण

‘खमत्रमक्षसूत्रं च गुरोरपि न दर्शयेत् ।’

इत्यादि उक्तम् ॥

न केवलमेतदेव श्रीब्रह्मयामले कथितं,  
 यावदिदमपीत्याह

ब्रह्मन्नो गुरुतल्पस्थो  
 वीरद्रव्यहरस्तथा ॥ ४१९ ॥

देवद्रव्यहृदाकार-  
 प्रहर्ता लिङ्गभेदकः ।  
 नित्यादिलोपकृञ्चष्ट-  
 स्वकमात्रापरिच्छदः ॥ ४२० ॥

शक्तिव्यङ्गत्वकृद्योगि-  
 ज्ञानिहन्ता विलोपकः ।  
 नैमित्तिकानां लक्षादि-  
 क्रमाद्विद्विगुणं जपेत् ॥४२१॥  
 ब्रतेन केनचिद्युक्तो  
 मितभुग्ब्रह्मचर्यवान् ।  
 दूतीपरिग्रहेऽन्यत्र  
 गतश्चेत्काममोहितः ॥४२२॥  
 लक्षजापं ततः कुर्या-  
 दित्युक्तं ब्रह्मयामले ।

आकारेति व्यक्तम् । मात्रापरिच्छद् इति  
 ब्रतोचिताक्षसूत्रयोगदण्डादिपरिकर इति या-  
 वत् । द्विद्विगुणमिति तेन गुरुतल्पस्थे द्वे लक्षे,  
 वीरद्रव्यहरे च चत्वारीत्यादिक्रमः । काममो-  
 हित इति नतु रहस्यचर्यापरः ॥

इदानीं श्रुतविध्यनन्तरोद्दिष्टं गुरुपूजाविधि-  
 मभिधातुमाह

दीक्षाभिषेकनैमित्त-

विध्यन्ते गुरुपूजनम् ॥४२३॥

अपरेद्युः सदा कार्यं  
 सिद्धयोगीश्वरीमते ।  
 पूर्वोक्तलक्षणोपेतः  
 कविस्त्रिकसतत्ववित् ॥ ४२४ ॥  
 स गुरुः सर्वदा ग्राह्य-  
 स्त्यक्त्वान्यं तत्स्थितं त्वपि ।

कविरिति सम्यग्वक्तेति यावत् । तत्स्थित-  
 मिति तत्र त्रिकदर्शनादावेव स्थितं परिचित-  
 मित्यर्थः ॥

कथं च अत्र गुरुपूजनं कार्यमित्याह  
 मण्डले स्वस्तिकं कृत्वा

तत्र हैमादिकासनम् ॥ ४२५ ॥  
 कृत्वाचर्चयेत तत्रस्थ-

मध्वानं सकलान्तकम् ।  
 ततो विज्ञप्येद्वक्त्या

तदधिष्ठितये गुरुम् ॥ ४२६ ॥

स तत्र पूज्यः स्वैर्मन्त्रैः  
 पुष्पधूपार्घविस्तरैः ।

समालम्भनसद्व्यै-  
 नैवेद्यस्तपीणः क्रमात् ॥४२७॥  
 आशान्तं पूजयित्वैनं  
 दक्षिणाभिर्यजेच्छशुः ।  
 सर्वस्वमसौ संदद्या-  
 दात्मानमपि भावितः ॥४२८॥  
 अतोषयित्वा तु गुरुं  
 दक्षिणाभिः समन्ततः ।  
 तत्त्वज्ञोऽप्यृणवन्धेन  
 तेन यात्यधिकारिताम् ॥४२९॥  
 सकलः सदाशिवः, एतदन्तश्च अनेन आ-  
 सनपक्षन्यास उक्तः । तदधिष्ठितये इति तच्छ-  
 ब्देन सकलान्तासनपक्षपरामर्शः । खैरिति  
 आरिराधयिषितैः । आशान्तमित्यनेन अस्य  
 भैरवावेशोन्मुखत्वं प्रकाशितम् । अधिकारिता-  
 मिति मन्त्रमहेश्वरादिरूपत्वम् ॥ ४२९ ॥  
 किमत्र प्रमाणमित्याशङ्क्य आह  
 गुरुपूजामकुर्वाणः  
 शतं जन्मानि जायते ।

अधिकारी ततो मुक्ति

यातीति स्कन्दयामले ॥४३०॥

तस्मादवश्यं दातव्या

गुरवे दक्षिणा पुनः ।

ननु गुरोः

‘सोऽभिषिक्तो गुरुं पश्चादक्षिणाभिः प्रपूजयेत् ।’

इत्यादिना प्राक् दक्षिणादिदानमुक्तं, तत्किमिह  
अस्य पुनर्वैचनेनेत्याशङ्क्य आह

पूर्वं हि यागाङ्गतया

प्रोक्तं तत्तुष्टये त्विदम् ॥४३१॥

तज्जुष्टमथ तस्याज्ञां

प्राप्याश्रीयात्स्वयं शिशुः ।

ततः प्रपूजयेच्चक्रं

यथाविभवसम्भवम् ॥ ४३२ ॥

तज्जुष्टमिति तदासेवितमित्यर्थः ॥ ४३२ ॥

एतदेव व्यतिरेकमुखेनापि द्रढयति

अकृत्वा गुरुयागं तु

कृतमप्यकृतं यतः ।

तस्मात्प्रयत्नतः कार्ये

गुरुयागो यथाबलम् ॥४३३॥

यथाबलमिति वित्तशाव्यादिवर्जम् ॥४३३॥

गुरुश्चेदसन्निहितः, तदा किं कार्यमित्या-  
शङ्क्य आह

अतत्रस्थोऽपि हि गुरुः

पूज्यः संकल्प्य पूर्ववत् ।

तद्व्यं देवताकृत्ये

कुर्याद्भुक्तजनेष्वथ ॥ ४३४ ॥

आहिकार्थमेव उपसंहरति

पर्वपवित्रप्रभृति-

प्रभेदि नैमित्तिकं त्विदं कर्म ।

इदं कर्मेति अर्थादुक्तमिति शिवम् ॥

नित्यनिमित्ताद्यर्चाचर्चाचातुर्यचारुचरितेन ।

विवृतमिहाषाविंशं किलाहिकं जयरथेनैतत् ॥

इति श्रीतत्त्वालोकविवेके पर्वपवित्रकादिप्रकाशनं नाम अष्टाविंश-  
माहिकम् ॥ २८ ॥

अथ

## श्रीतत्त्वालोके

श्रीमन्महामाहेश्वराचार्याभिनवगुप्तविरचिते  
श्रीजयरथकृतविवेकाख्यदीकोपेते

### एकोनत्रिशमाहिकम् ।

भद्राणि भद्रकालः कलयतु वः सर्वकालमतुलगतिः ।  
अकुलपदस्थोऽपि हि मुहुः कुलपदमभिधावतीह प्रसभम् ॥

इदानीं द्वितीयार्थेन रहस्यचर्चाविधिमभि-  
धातुं प्रतिजानीते

अथ समुचिताधिकारिण

उद्दिश्य रहस्य उच्यतेऽत्र विधिः ।

रहस्य इति कुलप्रक्रियायाम् । विधिरिति  
यागः ॥

एतदेव विभजति

अथ सर्वाप्युपासेयं

कुलप्रक्रिययोच्यते ॥ १ ॥

तथा धाराधिरूढेषु  
गुरुशिष्येषु योचिता ।

कुलप्रक्रियया उपासेति कुलयाग इत्यर्थः । तथा  
धाराधिरूढेष्विति अनेन परकाष्ठाप्राप्तनिर्विक-  
ल्पकदशाधिशायितया रूढप्रायतामभिदधता  
अधिकारिभेदोऽपि उपक्षितः । अत्र च स्वकृ-  
तप्रतिज्ञासूत्रवार्तिकप्रायतामभियोतयितुमथ-  
शब्दस्य उपादानम् ॥

ननु कुलप्रक्रियायाः प्रक्रियान्तरेभ्यः किं  
नाम वैलक्षण्यं यदेव मधिकारिभेदोऽपि विवक्षित  
इत्याशङ्क्य आह

उक्तं च परमेश्वेन

सारत्वं क्रमपूजने ॥ २ ॥

तदेव आह

सिद्धक्रमनियुक्तस्य

मासेनैकेन यद्भवेत् ।

न तद्वर्षसहस्रैः स्या-

न्मञ्चौघैर्विघैरिति ॥ ३ ॥

सिद्धक्रमेति सिद्धानां कृतयुगादिक्रमेण

अवतीर्णानां श्रीखगेन्द्रनाथादीनां क्रमे तत्पर-  
स्परागतायां कुलप्रक्रियायामित्यर्थः । विविधै-  
रिति तत्प्रक्रियान्तरोदितैरित्यर्थः । तदुक्तं

‘सिद्धान्तादिषु तच्चेषु ये मत्राः समुदाहृताः ।  
वीर्यहीनास्तु ते सर्वे शक्तिरेजोज्ञिता यतः ॥  
कौलिकास्तु महामत्राः स्वभावादीप्तेजसः ।  
स्फुरन्ति दिव्यतेजस्काः सद्यःप्रत्ययकारकाः ॥’

इति ॥ ३ ॥

तत्र कुलप्रक्रिययेत्यत्र उक्तं कुलशब्दं ता-  
वद्याचष्टे

कुलं च परमेशस्य  
शक्तिः सामर्थ्यमूर्ध्वता ।  
स्वातन्त्र्यमोजो वीर्यं च  
पिण्डः संविच्छरीरकम् ॥ ४ ॥

सामर्थ्यमिति लयोदयकारित्वम् । ऊर्ध्वतेति  
सर्वेषां कारणतया उपरिवर्तित्वम् । स्वातन्त्र्य-  
मिति सर्वकर्तृत्वाद्यात्मकम् । पिण्ड इति वि-  
श्वस्य अत्र सामरस्येन अवस्थानात् । संविदिति  
आत्मा । तदुक्तं

‘कुलं हि परमा शक्तिः ..... ।’

इति

'लयोदयश्चित्सरूपस्तेन तत्कुलमुच्यते ।'

इति

'सभावे बोधममलं कुलं सर्वत्र कारणम् ।'

इति

'सर्वकर्तृं विष्णु स्फूर्तं तत्कुलं वरवर्णिनि ।'

इति

'सर्वेशं तु कुलं देवि सर्वं सर्वव्यवस्थितम् ।  
तत्त्वेजः परमं धोरं..... ॥'

इति

'शक्तिगोचरगं वीर्यं तत्कुलं विद्धि सर्वगम् ।'

इति

'कुलं स परमानन्दः..... ।'

इति

'कुलमात्मसरूपं तु..... ।'

इति

'कुलं शरीरमित्युक्तम्..... ।'

इति ॥ ४ ॥

एवं कुलशब्दं व्याख्याय विध्युपासादिश-  
ब्दोन्नीतं यागशब्दमपि व्याख्यातुमाह  
तथात्वेन समस्तानि  
भावजातानि पश्यतः ।

ध्वस्तशङ्कासमूहस्य

यागस्तादृश एव सः ॥ ५ ॥

तथात्वेनेति शिवशक्तिस्फारसारतया ॥५॥

तथा पश्यतस्तस्य यागोऽपि तादृश एवेति  
किमर्थमुक्तमित्याशङ्क्य आह

तादृग्रूपनिरूप्यर्थ

मनोवाक्षायवर्त्मना ।

यद्यत्समाचरेद्वीरः

कुलयागः स स स्मृतः ॥ ६ ॥

एवमुक्तसतत्वश्च अयं यागः किमाधार  
इत्याशङ्क्य आह

बहिः शक्तौ यामले च

देहे प्राणपथे मतौ ।

इति षोढा कुलेज्या स्या-

त्यतिभेदं विभेदिनी ॥ ७ ॥

यामले इति आद्ययागाधिरूढे मिथुने ।  
प्राणपथे इति मध्यनाड्याम् । मताविति बुद्धौ  
तत्तदध्यवसायद्वारिकापि तत्सम्पत्तिर्भवेदिति

भावः । ग्रातिभेदं विभेदिनीति यथा बहिरेव  
भूवस्त्राद्या विभेदाः ॥ ७ ॥

ननु एवमाधारभेदवदितिकर्तव्यतापि अत्र  
किं तत्रप्रक्रियातः किञ्चिद्विभिद्यते नवेत्याशङ्क्य  
आह

स्त्रानमण्डलकुण्डादि

षोढान्यासादि यन्न तत् ।  
किञ्चिद्विप्रयुज्येत

कृतं वा खण्डनाय नो ॥ ८ ॥

तेन यथेच्छमेतत्कुर्यादित्यर्थः । यदुकं

‘नासां मण्डलकुण्डादि किञ्चिदप्युपयुज्यते ।

नच न्यासादिकं पूर्वं स्त्रानादि च यथेच्छया ॥’

इति ॥ ८ ॥

ननु अत्र बाह्यस्त्रानादावनवङ्गस्तौ किं नि-  
मित्तमित्याशङ्क्य आह

षण्मण्डलविनिर्मुक्तं

सर्वावरणवर्जितम् ।

स्त्रानज्ञेयमयं कौलं

प्रोक्तं त्रैशिरसे मते ॥ ९ ॥

इह शिवशक्तिसामरस्यात्मकं कुलज्ञानं ष-  
ड्डिर्मण्डलैः

‘षट्चक्रेश्वरता नाथसोक्ता त्रैशिरसे मते ।’ (१११४)

इत्यादौ निरूपितैस्तत्रत्यैश्वक्रैर्विनिर्मुक्तं निष्प्र-  
पञ्चम्, अत एव सर्वाविरणवर्जितमत एव  
ज्ञानं बहिर्मुखं प्रमाणात्म वेदनं, ज्ञेयं नील-  
सुखादि वेद्यं तन्मयम्। तत्सफारसारमेव इदं सर्व  
वेद्यवेदकादि, नतु तदतिरिक्तं किञ्चिदित्यर्थः ।

तदुक्तं

‘यावन्न वेदका एते तावद्वेद्याः कथं प्रिये ।

वेदकं वेद्यमेकं तु तत्वं नास्त्यशुचित्ततः ॥’

इति ॥ ९ ॥

अतश्च संविन्मात्रसारत्वात् सर्वस्य शुद्धशुद्धी  
अपि वास्तवे न स्त इति कटाक्षयितुं तद्विभा-  
गोऽपि नेह अभिमत इत्याह

अत्र यागे च यद्वव्यं  
निषिद्धं शास्त्रसन्ततौ ।  
तदेव योजयेद्वीमा-  
न्वामामृतपरिप्लुतम् ॥ १० ॥

तदुक्तं

‘द्रव्यैश्च लोकविद्विष्टैः शास्त्रार्थाच्च वहिष्कृतैः ।  
विजुगुप्त्यैश्च नित्यैश्च पूजनीयस्त्वयं क्रमः ॥’

इति ॥ १० ॥

ननु भवतु नाम अत्र शास्त्रादिबहिष्कृतं  
द्रव्यं मद्यसंस्पर्शनेन पुनरस्य कोर्थं इत्याशङ्क्य  
आह-

श्रीब्रह्मयामलेऽप्युक्तं

सुरा शिवरसो वर्हिः ।

तां विना भुक्तिसुक्ती नो

पिष्टक्षौद्रगुडैस्तु सा ॥ ११ ॥

खीनपुंसकपुंरूपा

तु पूर्वापरभोगदा ।

द्राक्षोत्थं तु परं तेजो

भैरवं कल्पनोज्जितम् ॥ १२ ॥

एतत्स्वयं रसः शुद्धः

प्रकाशानन्दचिन्मयः ।

देवतानां प्रियं नित्यं

तस्मादेतत्पिवेत्सदा ॥ १३ ॥

### शिवरस इति । तदुक्तं

‘सुरा च परमा शक्तिर्मदं भैरव उच्यते ।  
आत्मा कृतो द्रवरूपो भैरवेण महात्मना ॥’

इति । तां विना नो बहिर्भुक्तिमुक्ती इति ।  
तदुक्तं

‘नानेन रहितो मोक्षो नानेन रहिता गतिः ।  
नानेन रहिता सिद्धिर्विशेषाद्वैरवागमे ॥’

### इति

‘येनाघ्रातं श्रुतं दृष्टं पीतं स्पृष्टं महेश्वरि ।  
भोगमोक्षप्रदं तस्य………… ॥’

इति च । सा च द्विधा कृत्रिमा सहजा च ।  
तत्र कृत्रिमा त्रिविधा पैष्ठी क्षौद्री गौडी चेति,  
सहजस्तु एक एव द्राक्षोत्थो भैरवादिशब्दव्यप-  
देश्यः परमुत्कर्षभागित्याह पिष्टेत्यादि । पुम-  
पेक्षया च स्त्रीनपुंसकयोर्भोग्यत्वमेवेत्युक्तं पूर्वा-  
परभोगदेति । कल्पनोजिज्ञतमिति स्त्रीनपुंसका-  
दिरूपया प्रतिनियतया कल्पनया उजिज्ञतं पर-  
प्रमात्रेकरूपमित्यर्थः । तदुक्तं

‘पैष्ठी गौडी तथा माध्वी कृत्रिमा तु सुरा स्मृता ।  
स्त्रीपुंसकतया साधके भोगदायिका ॥’

इति

‘माद्वीकः सहजस्त्वेकत्तत्त्वेजो भैरवात्मकम् ।  
न स्त्री न पुंसकं वापि न पुमान् परमो विशुः ॥’

इति

गौडी माध्वी तथा पैष्ठी ऊर्ध्वे आनन्दभैरवः ।

इति

‘चतुरस्त्वयं धर्मश्चतुर्युगसमो नयः ।  
चतुर्णा चैव मद्यानामानन्दः शान्तितत्परः ॥’

इति । परतेजस्त्वादेव च एतत् स्वयं पारतीयो  
रसस्तत्समानमाहात्म्य इत्यर्थः । शुच्छ इति  
तत्तदुपाधिभूतद्रव्यान्तरासंभिन्नः, तथात्वे हि  
अस्य नियत एव प्रभावो भवेदिति भावः । अत  
एव उक्तं प्रकाशानन्दचिन्मय इति । तदुक्तं

‘यथा भैरवचक्रेषु नायकः शिवभैरवः ।  
देवताचक्रसन्दोहे यथा कालान्तकी परा ॥  
तथा सर्वसेन्द्राणां नायकौ द्रावुदाहृतौ ।  
मद्यभैरवनाथस्तु रसेन्द्रः पारतीयकः ॥’

इति । देवतानां प्रियमिति । यदुक्तं

‘भैरवस प्रियं नित्यं बहु मातृगणस च ।’

इति । तस्मादिति एवंमाहात्म्यवर्त्वात्, न तु  
पशुवत् लौल्यादिना । यदुक्तम्

‘अयष्टा भैरवं देवमकृत्वा मत्तर्पणम् ।  
पशुपानविधौ पीत्वा वीरोऽपि नरकं ब्रजेत् ॥’

इति । पिवेदिति विधिः । अत एव अपानात्प्रत्यवायोपि स्यात् । यदुक्तं

‘कुलाचारसमायुक्तो ब्राह्मणः क्षत्रियोऽपि वा ।  
यदा मद्येन न स्पृष्टः प्रायश्चित्तं तदा चरेत् ॥’

इति

‘मद्यमांसाधिवासेन मुखं शून्यं यदा भवेत् ।  
तदा पशुत्वमायाति प्रायश्चित्तं समाचरेत् ॥’

इति च । सदेति यागावसरे, अन्यथा हि क्षणमपि मद्यपानविरतौ प्रत्यवायः प्रसजेत् । तेन

‘दिनमेकं दिनार्धं वा तदर्धं चार्धमेव च ।  
निवृत्तेरलिपानस्य प्रायश्चित्ती भवेन्नरः ॥’

इति यागकालापेक्षयैव योज्यम् । यत् पुनः

‘उत्तमं तु सदा पानं भवेत्पर्वसु मध्यमम् ।  
अधमं मासमात्रेण मासादूर्ध्वं पशुभवेत् ॥’

इत्यादि, तदापद्विषयतया उक्तम् । यत्तु

‘मलयेन तु विग्राणां क्षत्राणां कुङ्कमेन च ।  
कर्षूरवारि वैश्यानां शूद्राणामलिना प्रिये ॥’

इति

‘दीक्षाकाले तु विग्रस्य क्षत्रियस्य रणास्त्वे ।  
वैश्यस्य क्षितिमाङ्गल्ये शृदसान्त्येष्टिकर्मणि ॥’

इत्याद्युक्तं, तददीक्षितविषयम्; किन्तु पूर्वन्न  
अस्मदुक्ताचार्चातपणश्रद्धालुविषयत्वमधिकमन्यथा  
जातिभेदो दुर्वचः स्यात् । दीक्षाकाले इति सौ-  
त्रामण्यादौ । अत एव

‘यतः प्रभृति कालाच्च दैत्याचार्येण दूषितम् ।  
ततः प्रभृति वर्णानां नामभेदः प्रदर्शितः ॥  
सौत्रामण्यां ब्राह्मणानां पानार्थं स्मृतमध्वरे ।  
महाहवे क्षत्रियाणां वैश्यानां क्षितिकर्मणि ॥  
महोत्सवे तु बन्धुनां मित्राणां च समागमे ।  
श्मशानान्ते च शूद्राणां विवाहे पुत्रजन्मनि ॥  
पानभेदमिदं भद्रे जन्मनां मूढचेतसाम् ।  
ये पुनः शङ्करे तत्रे देवीतत्रे च दीक्षिताः ॥  
गुर्वाङ्गानिरता गुप्ता जपपूजापरायणाः ।  
ज्ञानविज्ञानकुशला लौत्याच्च महिताशयाः ।  
तेषां पुनर्द्विजानां तु न विरुद्धं सदा प्रिये ॥’

इत्यादि उक्तम्,—इत्यलमवान्तरेण । एवमिय-  
दनेन उपक्षितं—यदेवं शास्त्रादिबहिष्कृतं द्रव्य-  
जातं सम्भृतमपि विना मद्यं न यागसम्पत्तौ  
निमित्तं, मद्यं पुनरेककमेव विनापि एवं द्रव्य-  
जातं तत्र निमित्तमिति, येनोक्तं वामासृतपरि-  
मुतं तत्योजयेदिति । यदागमः

‘एकतश्चरवः सर्वे मद्यमेवैकमेकतः ।  
चरहीनोऽपि कुर्वीत मद्यहीनं न जातुचित् ॥’

इति

‘एषामभावे द्रव्याणां नित्यं पूजा विधीयते ।  
एकेन मध्यनाथेन विना तेनापि निष्फला ॥’

इति

‘पुष्पधूपोपहारादि यदि न सात्सुलोचने ।  
अलिना तर्पयेन्मन्त्रं ॥’

इति

‘किमन्यैर्द्रव्यसङ्घातैर्देवि यागोपयोगिभिः ।  
वामामृतेन चैकेन कलां नार्दन्ति षोडशीम् ॥’

इति

‘अर्धं पुष्पं तथा धूपं दीपं नैवेद्यमेव च ।  
वीरद्रव्यादि यत्किञ्चित्सर्वं मध्ये प्रतिष्ठितम् ॥’

इति

‘मध्येनैकतमेनैव शक्तीशं शक्तिभिर्युतम् ।  
यजेत्सानिध्यकामस्तु सर्वदा सर्वथा प्रिये ॥’

इति

‘अलिना रहितं यस्तु पूजयेत्पादुकाक्रमम् ।  
योगिन्यस्तस्य सीदन्ति भक्षयन्ति रसामिषम् ॥’

इति

‘मध्यरिक्तास्तु ये देवि न ते सिद्धान्ति पश्चिमे ।  
थोहकासमते नित्यं कुलभ्रष्टाः स्वयंशुवः ॥’

इति च । इह मध्याधीनमेव सर्वेषामनुष्टानमिति

अत्र आगमसंवादे भरोऽस्माभिः कृत इति न  
अस्मभ्यमभ्यसूययितव्यम् ॥ १३ ॥

एवमस्य प्राधान्येऽपि अवान्तरवस्त्वपेक्षया  
शास्त्रान्तरेऽन्यदपि किञ्चित्प्रधानतयोक्तमित्याह

श्रीमत्कमरहस्ये च

न्यरूपि परमेशिना ।

अर्घपात्रं यागधाम

दीप इत्युच्यते त्रयम् ॥ १४ ॥

रहस्यं कौलिके यागे

तत्रार्घः शक्तिसंगमात् ।

भूवस्त्रकायपीठाख्यं

धाम चोत्कर्षभाक् क्रमात् ॥ १५ ॥

दीपा वृतोत्था गावो हि

भूचर्यो देवताः स्मृताः ।

इति ज्ञात्वा त्रयेऽमुष्म-

न्यलवान्कौलिको भवेत् ॥ १६ ॥

तत्रेति त्रयनिर्धारणे । अर्घ इति कुण्डगो-  
लकाख्यो द्रव्यविशेषः । शक्तिसङ्गमादिति

आद्ययागतया वक्ष्यमाणात् । कायपीठं स्तं पर-  
कीयं वा शिरः । तदुक्तं

‘सर्वासां देवतानां तु आधारः शिर इष्यते ।  
देवीकोहुं तु तत्स्थानं नित्यं तत्र प्रपूजयेत् ॥’

इति क्रमादुत्कर्षभागिति यथा भुवो वस्त्रं, तस्मा-  
न्मुण्डमिति । वृतोत्था इति प्राधान्यात्, तेन  
तैलोत्था अपि । यदुक्तं

‘दीपान्कुर्याद्रुक्तवर्तीन्वृततैलपूरितान् ।’

इति । प्राधान्य एव च अत्र हेतुर्गावो भूचर्यो  
देवताः स्मृता इति । यदुक्तं

‘लोकानुग्रहहेत्वर्थं ब्राह्मणादा देवता भुवि ।  
चरन्त्यास्थाय गोरुपं तेन तद्रव्यमाहरेत् ॥’

इति । यत्क्वानिति तत्सम्भरणे श्रद्धावान्भ-  
वेत्, नातो विचिकित्सितव्यमित्यर्थः ॥ १६ ॥

अस्मद्दर्शने हि अर्धस्यैव प्राधान्यमिति तदु-  
चितान्येव द्रव्यान्तराणयपि परमेश्वरः समा-  
दिक्षत्, तत् ततस्तेभ्यो वा न शङ्कितव्यम् ।  
शङ्कैव हि महदूषणमित्युक्तं प्राग्बहुशः । तदाह  
तेनार्घपात्रप्राधान्यं

ज्ञात्वा द्रव्याणि शम्भुना ।

यान्युक्तान्यविशङ्कोऽत्र

भवेच्छङ्गा हि दूषिका ॥ १७ ॥

यानि द्रव्याणीति रत्नपञ्चकादीनि । तदुक्तं

'रेतो हराम्बु पुष्पं च क्षारं नालाज्यकं तथा ।  
पौरुषं क्षमाभवं छागं मीनजं शाकुनीयकम् ॥  
पलाण्डं लशुनं चैव द्रव्यद्वादशकं शुभम् ।'

इति । अत्रेति द्रव्यवचने ॥ १७ ॥

एवं कुलयागे पीठिकाबन्धं विधाय तत्क-  
ममेव निरूपयितुमुपक्रमते

यागौको गन्धधूपाद्वं

प्रविश्य प्रागुदञ्जुखः ।

परया वाऽथ मालिन्या

विलोमाच्चानुलोमतः ॥ १८ ॥

दाहाप्यायमर्यां शुद्धिं

दीप्तसौम्यविभेदतः ।

ऋग्मेण कुर्यादथवा

मातृसङ्घावमन्त्रतः ॥ १९ ॥

प्रविश्येति देहलीमात्रपूजनपूर्वम् । विलो-  
मादिति संहारऋग्मेण पादाभ्यां शिरोन्तम् ।

अनुलोमत इति सृष्टिकमेण शिरस्तः पादा-  
न्तम् । दाहे दीक्षा आप्यायने सौम्येत्युक्तं  
क्रमेणेति ॥ १९ ॥

नैमित्तिके पुनर्निल्याद्विशेषोऽस्तीत्याह

दीक्षां चेत्प्रचिकीर्षुस्त-  
च्छोध्याध्यवन्यासकल्पनम् ।

ततः संशोध्यवस्तूनि  
शक्तयैवामृततां नयेत् ॥२०॥

शोध्योऽध्वा भुवनाद्यन्यतमः । तत इति  
देहशुद्ध्याद्यनन्तरम् । संशोध्येति यागोपकर-  
णभूतानामर्घपुष्पाद्यात्मनामसंशोधितत्वे हि  
यागयोग्यत्वं न भवेदिति भावः । शक्तयैवेति न  
पुनः ग्रावदर्घपात्रविप्रुटप्रोक्षणादिना ॥ २० ॥

ननु अत्र मन्त्रत्रयमुद्दिष्टं, तस्य पुनः कथं  
विनियोग इत्याशङ्क्य आह

परासम्पुटगा यद्वा  
मातृसम्पुटगाप्यथो ।

केवला मालिनी यद्वा  
ताः समस्तेषु कर्मसु ॥ २१ ॥

समस्तेषु कर्मसु एवंविधा मालिनी अर्था-  
योजनीया मुक्तयर्थिना मातृसङ्घावेन सम्पुटिता  
तदुभयार्थिना परया । केवलयोरपि परामातृस-  
ङ्घावयोरेवमेव योजनमिति । तदुक्तं

‘परासम्पुटमध्यस्थां मालिनीं सर्वकर्मसु ।

योजयेत विधानज्ञः परां वा केवलां प्रिये ॥’

इति । अत्र ग्रन्थकृता पराशब्देनैव मातृसङ्घा-  
वोऽपि व्याकृतो यत् पराया एव असौ परतरं  
रूपमिति ॥ २१ ॥

ननु

‘यत्किञ्चिन्मानसाहादि यज्ञ सौभाग्यवर्धनम् ।

तेनात्मानमलङ्घत्य देवमभ्यर्चयेत्सदा ॥’

इत्यादिना यत्किञ्चिदानन्दमयं द्रव्यजातं, तत्  
पूजोपकरणतया योज्यमिति सर्वत्रोक्तमिति । इह  
पुनस्तज्जुगुप्त्यं कस्मादभिहितमित्याशङ्क्य आह-

नन्दहेतुफलैर्द्रव्यै-

र्धपात्रं प्रपूरयेत् ।

नन्दस्य आनन्दस्य हेतुभिः सुरादिभिः, फ-  
लैश्च कुण्डगोलकादिभिः । अत एव उक्तं

‘यस साराः पवित्रत्वे कुर्वन्त्यानन्दमुक्तमम् ।

सोऽनुध्यातस्मृतस्त्रे भैरवेण भवच्छिदा ॥’

इति । यश्च अत्र एतत्पूरणे सम्प्रदायः, स रहस्य-  
त्वात् समयभङ्गभयाच्च न इह अस्माभिः प्रदर्शित  
इति । एतद्गुरुमुखादेव बोद्धव्यम् । तदुक्तं

‘चरुकः सम्प्रदायश्च विज्ञानं मेलकं तथा ।  
पूजाक्रमविधानं च योगिनीनां मुखे स्थितम् ॥’

इति ॥

‘नन्वदिव्येन देहेन यद्यत्पूजाक्रमं जपम् ।  
किञ्चित्कुर्यात् तत्स्य सर्वं भवति निष्फलम् ॥’

इत्याद्युक्तेरदिव्यवपुषा क्रियमाणं यागादि फल-  
दायि न स्यादित्यत्र साधकेन स्वात्मनि भैरवी-  
भावो भावयितव्य इत्याह

तत्रोक्तमन्ततादात्म्या-  
द्वैरवात्मत्वमानयेत् ॥ २२ ॥

उक्ता मातृसङ्घावादयः । वक्ष्यति हि

‘नाहमसि न चान्योऽस्ति केवलाः शक्तयस्त्वहम् ।  
इत्येवंवासनां कुर्यात्सर्वदा स्मृतिमात्रतः ॥’ (२९।६४)

इति ॥ २२ ॥

इत्थमेवंभावनया च देहादौ

‘अमूर्ता मूर्तिमाश्रित्य देव्यः पिण्डान्तरे स्थिताः ।  
क्रीडन्ति विविधैर्भावैरुत्तमद्रव्यलिप्सया ॥’

इत्याद्युत्तया पूजालाभपद्व्येन सर्वा एव करणे-  
श्वर्याद्या देवताः संनिदधते इति आसाम्

‘आगतस्य तु मन्त्रस्य न कुर्यात्तर्पणं यदि ।  
हरत्वर्धशरीरं ..... ॥’

इत्याद्युत्तया तर्पणमवश्यं कार्यमित्याह

तेन निर्भरमात्मानं

बहिश्चक्रानुचक्रगम् ।

विप्रुद्गिरुधर्वाधरयो-

रन्तःपीत्या च तर्पयेत् ॥२३॥

तेनेति भैरवात्मत्वानयनेन हेतुना । ऊर्ध्वा-  
धरयोरिति अर्थात्तिर्यगपि । तदुक्तम्

‘अत ऊर्ध्वं तथा तिर्यग्दातव्या विषुषः प्रिये ।’

इति । तद्वाहिः सर्वतो विप्रुद्गिरन्तश्च पानेन नाना-  
देवताचक्रानुयात्मानं तर्पयेदित्यर्थः ॥२३॥

ननु एवमियतैव सिद्धः कुलयागः, किमन्य-  
दवशिष्यते इत्याशङ्क्य आह

तथा पूर्णस्वरश्म्योघः

प्रोच्छलदृतितावशात् ।

बहिस्तादशमात्मानं

दिव्यक्षुर्बहिरर्चयेत् ॥ २४ ॥

तथा समनन्तरोक्तक्रमेण पूरितनिजकरणे-  
श्वर्यादिदेवताचक्रः सन् स्वात्ममात्रविश्रान्तोऽपि  
यदा साधकः

‘रासभी बडवा यद्वत्सधामानन्दमन्दिरम् ।

विकाससङ्कोचमयं प्रविश्य हृदि हृष्टति ॥’ (५४९)

इत्याद्युक्तभज्ञ्या विकसितेन्द्रियवृत्तिर्बहिरपि पू-  
र्णमेव आत्मानं दिव्यक्षुर्बहीरूपतयापि विम्बप्र-  
तिविम्बन्यायेन पैरैव संविदवभासत इत्यनुस-  
न्धत्ते, तदा बहिरर्चयेत् । तत्रापि अर्चाक्रिमो  
न्याय्य इत्यर्थः । यदाहुरस्मदादिगुरवः

‘साक्षान्भवन्मये नाथ सर्वसिन्धुवनान्तरे ।

किं न भक्तिमतां क्षेत्रं मत्रः कैषां न सिद्धति ॥’ (उ०स्तो०)  
इति ॥ २४ ॥

तच्च कुत्रेत्याशङ्क्य आह-

अर्काङ्गुलेऽथ तद्वित्रि-

गुणे रक्तपटे शुभे ।

व्योम्नि सिन्दूरसुभगे

राजवर्त्तभृतेऽथवा ॥ २५ ॥

नारिकेलात्मके काद्ये

मध्यपूर्णेऽथ भाजने ।

यद्वा समुदिते रूपे  
 मण्डलस्थे च तादृशि ॥ २६ ॥  
 यागं कुर्वीत मतिमां-  
 स्तत्रायं क्रम उच्यते ।

अर्केति द्वादशा । व्योम्नीति अर्थाङ्गते । उक्तं च  
 ‘राजवर्तेन रजसा व्योमविम्बं तु कारयेत् ।  
 लोहितां व्योमरेखां तु दद्यात्सिन्दूरकेण तु ॥  
 विपर्ययेण वा कार्या शुक्ला वा व्योमरेखिका ।’

इति । एवं न केवलं व्यस्तमेव भूवस्त्रकायपी-  
 ठार्ख्यं धाम भवेत् यावत्समस्तमपीत्याह यद्वा  
 समुदिते रूपे इति । तेन भूपृष्ठे रक्तवस्त्रं, तदुपरि  
 च कायपीठशब्दाभिधेयं कायं तदनुकल्पात्मकं  
 विश्वामित्रकपालं वेति । तादृशीति समुदिते  
 एव किन्तु मण्डलस्थे इति भूमादुद्यमानस-  
 त्तिवेशं मण्डलं तत्र च कचिदपि आधारे रक्त-  
 वस्त्रं, तदुपरि च कायमिति ॥

तमेव क्रममाह

दिश्युदीच्यां रुद्रकोणा-

द्वायव्यन्तं गणेश्वरम् ॥ २७ ॥

वदुकं त्रीन् गुरुनिसद्वा-  
न्योगिनीः पीठमर्चयेत् ।  
प्राच्यां दिशि गणेशाध  
आरभ्याभ्यर्चयेत्ततः ॥ २८॥  
सिद्धचक्रं दिक्चतुष्के  
गणेशाधस्तनान्तकम् ।

उदीच्यामिति प्राजापत्यक्रमेण । गणेश्वर-  
मिति नैर्विद्याय, सच अर्थात् सवल्लभः । एवं  
वदुकोऽपि । त्रीन् गुरुनिति गुरुपरमगुरुपरमे-  
ष्टिनः । सिद्धानिति अनादिसिद्धादीन् । योगि-  
नीरिति अनादियोगिन्याद्याः । पीठमिति जाल-  
न्धरं यतस्तत्सिद्धयोगिनीक्रमेण अस्य दर्शनस्य  
अवतारः । तेन मण्डलस्य बहिश्वतुरस्वे ईशान-  
कोणे गणेशमर्चयेत्, ततो वदुकं गुरुत्रयं पीठ-  
मनादिसिद्धमनादियोगिनीं यावदधोऽधः पङ्कि-  
क्रमेण वायव्यकोणान्तं दिव्यौघसिद्धौघमानवौ-  
घभेदेन त्रिविधमपि गुरुवर्गमिति । तदुक्तं

‘गणेशं पूजयित्वा तु द्वारि विन्नप्रशान्तये ।  
ततः सगुरुमारभ्य पूजयेद्गुरुपद्धतिम् ॥’

इति । तथा

‘गणेशं बदुकं सिद्धान् गुरुपङ्क्षं तथैव च ।’

इति । इदं च प्राञ्छुखं साधकमधिकृत्य उक्तं येन  
एतत् तस्य वामे पूजितं भवेदिति । उदञ्छुखस्य  
पुनरेतत्स्वापेक्षयैव योज्यं येन तद्वाम एव पू-  
जितं भवेदिति । द्वारे पुनर्गणेशबदुकौ बहि-  
श्चतुरस्त्र एव प्रथमतो वायव्यनैऋतकोणयोः  
पूज्याविति अर्थसिद्धं येन यागस्य दक्षवाम-  
भागगतौ स्याताम् । यद्गुरवः

‘वाहे गणेशबदुकौ श्रुतिपूर्वकोण-  
दक्षेतरद्वयगतौ………………..’

इति । ततो गुरुपूजानन्तरं पूर्वस्यां दिशि बहि-  
श्चतुरस्त्रे रुद्रकोणावस्थितस्य गणेशस्य अधस्त-  
नादेकभागानन्तरभाविनो द्वितीयस्मात् चतुर-  
स्त्रादारभ्य पूर्वादिक्रमेण आवर्तभञ्ज्या सौम्य-  
दिशि गणेशस्य अधस्तनमेव स्थानं यावत् दिक्क-  
तुष्टये अर्थादेतच्चतुरस्त्रसंलग्नचतुष्क्रिकाचतुष्टये  
कृतादियुगकमावतीर्णं सिद्धचतुष्क्रमभ्यर्चये-  
दक्ष्यमाणक्रमेण पूजयेदित्यर्थः । तदुक्तं

‘गणेशाधस्ततः सर्वं यजेन्मत्रकदम्बकम् ।  
तत्पतीनां ततो वर्गं तत्रैव परिपूजयेत् ॥’

इति ॥

तदेव आह-

खगेन्द्रः सहविज्ञाम्ब

इल्लाईअम्बया सह ॥ २९ ॥

वक्तष्टिर्विमलोऽनन्त-

मेखलाम्बायुतः पुरा ।

शक्तया मङ्गलया कूर्म

इल्लाईअम्बया सह ॥ ३० ॥

जैत्रो याम्ये ह्यविजित-

स्तथा सानन्दमेखलः ।

काममङ्गलया मेषः

कुल्लाईअम्बया सह ॥ ३१ ॥

विन्ध्योऽजितोऽप्यजरया

सह मेखलया परे ।

मच्छन्दः कुङ्कुणाम्बा च

घडयुग्मं साधिकारकम् ॥ ३२ ॥

सौम्ये मरुत्त ईशान्तं

द्वितीया पञ्जिरीदृशी ।

अमरवरदेवचित्रा-

लिविन्ध्यगुडिका इति क्रमात्पठमी ३३

पुरेति पूर्वस्याम् । याम्ये इति दक्षिणे । अज-  
रया सह मेखलयेति अजरमेखलया सहेत्यर्थः ।  
परे इति पश्चिमे । एवं पूर्वादिदिक्शत्रये सिद्धस्त-  
त्पत्ती सुतद्वयं चेति क्रमः । उत्तरस्यां पुनरयं  
विशेष इत्याह षड्युग्ममिति षण्णां पुत्रतत्प-  
तीनां सम्बन्ध युग्मं तद्वादशकमित्यर्थः । द्वि-  
तीयेति गुरुपञ्चयपेक्षया । अनेन च दिक्शचतु-  
ष्केऽपि पञ्चक्रमेणैव पूजा कार्येति सूचितम् ॥

तदेव द्वादशकमाह

सिष्ठार्द्द एरुणया

तथा कुमारी च बोधार्द्द ।

समहालच्छी चापर-

मेखलया शक्तयः षडिमाः ॥३४॥

एरुणया अपरमेखलया च सहेत्यर्थः ॥३४॥

साधिकारत्वमेव एषां व्यनक्ति

एते हि साधिकाराः

पूज्या येषामियं बहुविभेदा ।

सन्ततिरनवच्छन्ना  
 चित्रा शिष्यप्रशिष्यमयी ॥ ३५ ॥  
 चित्रत्वमेव अस्या दर्शयति  
 आनन्दावलिबोधि-  
 प्रभुपादान्ताथ योगिशब्दान्ता ।  
 एता ओवह्यः स्यु-  
 मुद्राषट्कं क्रमात्त्वेतत् ॥ ३६ ॥  
 दक्षाङ्गष्टादिकनि-  
 ष्टिकान्तमथ सा कनीयसी वामात् ।  
 द्विदशान्तोर्ध्वंगकुण्डलि-  
 बैन्दवहृन्नाभिकन्दमिति छु म्माः ॥ ३७ ॥  
 शवराङ्गविल्पद्वि-  
 ल्लाः करविल्लाम्बिशरविल्लाः ।  
 अडबीडोम्बीदक्षिण-  
 विल्लाः कुम्भारिकाक्षराख्याच ॥ ३८ ॥  
 देवीकोष्ठकुलादि-  
 त्रिपुरीकामाख्यमट्टहासश्च ।

**दक्षिणपीठं चैत-**

त्पटुं घरपल्लिपीठगं क्रमशः ॥३९॥

ओवल्यो ज्ञानप्रवाहाः । क्रमादिति मुद्राल्लु-  
म्माविषयम् । बिन्दोरिदं बैन्दवं भूमध्यसंज्ञं  
स्थानम् । शबरेति पुलिन्दाख्यम् । अम्बीति अ-  
म्बिल्लम् । दक्षिणेति दक्षिणावर्तम् । कुलाद्रीति  
कौलगिरिः । त्रिपुरीति त्रिपुरोत्तरम् । कामेति  
कामरूपम् । तदुक्तं श्रीकुलक्रीडावतारे

‘तेषां मुद्राश्च लुम्माश्च पह्णी ओवल्यस्तथा ।

पीठकमो घराश्चैव पित्रा विभजता तथा ॥

**इत्युपक्रम्य**

बोधिश्चामरपादानां प्रभुश्च वरदेवके ।

चित्रः पादश्च संप्रोक्तो द्विलिरानन्दसंज्ञितः ॥

विन्ध्यपादश्च योगी तु गुडिकावलिरेव च ।

**इति**

दक्षहस्तस्य चाङ्गुष्ठादारभ्य च कनिष्ठकाम् ।

वामस्य यावन्मुद्रा वै पद्मु विस्तरतः शृणु ॥

अङ्गुष्ठो ज्येष्ठपुत्रस्य द्वितीयस्य तु तर्जनी ।

मध्यमा वै तृतीयस्य चतुर्थसाप्त्यनामिका ॥

पञ्चमस्य कनिष्ठा वै पष्ठस्य च कनिष्ठिका ।

**इति**

लुम्मकाः संप्रवक्ष्यामि कुलाङ्गाये यथा स्थिताः ।

अतीतं प्रथमसापि द्वितीयस्य तु कुण्डली ॥

भ्रूमध्ये वै तृतीयस्य सङ्घट्टश्च चतुर्थके ।  
नाभिस्तु पञ्चमस्यैव जन्माधारस्तु षष्ठके ॥

इति

षणां वै राजपुत्राणां घरण्डिक्रमं शृणु ।  
अमरस्य तु पद्मिलः दक्षिणावर्तपद्मिका ॥  
वरदेवे करविल्लं पल्ली कुम्भारिका भवेत् ।  
अम्बिल्लं चैव चित्रस्य विल्लं पल्ली सुमध्यमे ॥  
अलिनाथे पुलिन्देति अडवी पद्मिरुच्यते ।  
शरविल्लं विन्ध्यनाथे पल्ली चाक्षरसंज्ञिता ॥  
गुडिकानाथपादानामडविल्लं घरं प्रिये ।  
डोम्बी पल्ली च निर्दिष्टा ॥

इति

त्रिपुरोत्तरे निकेतं सिद्धिस्थानं च तद्विदुः ।  
अमरस्य वरारोहे वरदेवस्य कामरू ॥  
चित्रस्य अदृहासं वै देवीकोद्गमलेस्तथा ।  
दक्षिणं चैव विन्ध्यस्य गुडिका कौलगिर्यता ॥'

इति ॥ ३९ ॥

ननु किमेवमोवह्याद्युपदेशेनेत्याशङ्क्य आह  
इति सङ्केताभिज्ञो  
भ्रमते पीठेषु यदि स सिद्धीप्सुः ।  
अचिराल्लभते तत्त-  
त्प्राप्यं यद्योगिनीवदनात् ॥ ४० ॥

एवं मुद्रादिवृत्तं जानानस्य हि साधकस्य  
तत्त्वत्सिद्धिकामतया पीठेषु परिभ्राम्यतस्तत्त्व-  
न्मुद्रादिप्रदर्शनक्रमेण योगिन्यो निजां निजां  
सन्ततिं ज्ञात्वा क्षिप्रमेव निखिलसिद्धिप्रदा  
भवन्तीत्यर्थः । यदुक्तं

‘यो यस्याः सन्ततेर्नाथः सा मुद्रा तस्य कीर्तिंता ।  
प्रसार्य हस्तं सन्दर्श्य नामाक्षरसमन्विताः ॥  
क्रमेण तेन ज्ञासन्ति स्वकीयां कुलसन्ततिम् ।  
ऊर्ध्वं प्रदर्शयेद्यस्तु तस्य स्थं तु प्रदर्शयेत् ॥  
कौण्डल्यादिषु सर्वेषु यो यस्य च निर्दर्शयेत् ।  
अनेन सन्ततिज्ञा वै ज्ञासन्ति च निजं कुलम् ॥’

इति ॥ ४० ॥

एवं साधिकारं राजपुत्रषङ्कमभिधाय निर-  
धिकारमपि अभिधत्ते

भट्टेन्द्रवल्कलाहीन्द्र-

गजेन्द्राः समहीधराः ।

ऊर्ध्वरेतस एते ष-

डधिकारपदोज्जिताः ॥ ४१ ॥

ननु अधिकार एव क इत्याशङ्क्य आह

अधिकारो हि वीर्यस्य

प्रसरः कुलवर्त्मनि ।

**तदप्रसरयोगेन**

**ते प्रोक्ता ऊर्ध्वरेतसः ॥ ४२ ॥**

अधिकारो हि नाम वीर्यस्य मन्त्रमुद्रासम्बन्धिनः स्फारस्य चरमधातोश्च कुलवर्तमनि शैष्ये  
मध्यनाड्यादौ देहमार्गे शक्ते च आद्याधारे  
प्रसरः सङ्कमणं, स एव एषां नास्तीति एते ऊर्ध्वरेतसः प्रोक्ताः स्वात्ममात्रविश्रान्तिसतत्वा  
एवेत्यर्थः ॥ ४२ ॥

**ननु श्रीदेवीपञ्चशतिकादौ**

‘निष्क्रियानन्दनाथश्च ज्ञानदीप्त्या सहैकतः ।  
विद्यानन्दश्च रक्ता च द्वितीयं कथितं तव ॥  
शक्त्यानन्दो महानन्दा द्वितीयं सिद्धपूजितम् ।  
शिवानन्दस्तथा ज्ञेया समया तच्चतुर्थकम् ॥’

इत्याद्युक्त्या अन्येऽपि सपलीका गुरव उक्तास्तद्विहापि कथं नोच्यन्त इत्याशङ्क्य आह

**अन्याश्च गुरुतत्पत्त्यः**

श्रीमत्कालीकुलोदिताः ।  
अनात्तदेहाः ऋडन्ति  
तैस्तैदैहैरशङ्किताः ॥ ४३ ॥

प्रबोधिततथेच्छाकै-

स्तज्जे कौलं प्रकाशते ।

तथारूपतया तत्र

गुरुत्वं परिभाषितम् ॥ ४४ ॥

ते विशेषान्न संपूज्याः

सर्तव्या एव केवलम् ।

ततोऽभ्यन्तरतो वायु-

वह्न्योर्मातृकया सह ॥ ४५ ॥

मालिनी क्रमशः पूज्या

ततोऽन्तर्मन्त्रचक्रकम् ।

ये च अन्ये शास्त्रान्तरोदिताः सप्ततीका गुरवः  
प्रतिनियतदेहानुपग्रहादनात्तदेहा अत एव अन-  
न्यसंविदितत्वादशङ्किताः परपुरप्रवेशयुक्त्या प्र-  
बोधितक्रीडाविषयेच्छावद्विस्तैस्तैः स्त्रीपुंससम्ब-  
न्धिभिर्देहैः क्रीडन्ति सम्भोगलीलामनुभवन्ति,  
येन तादृशमेलकात् जाते सङ्कमणक्रमेण गर्भं  
एव निःसरणकाल एव वा तदुत्तरकालं वा कौ-  
लज्जानं प्रकाशते यत एवंविधमेव एषां गुरुत्व-

मिति शास्त्रीयः समयोऽयं—श्रीरहस्यराजि-  
कायोगिनीभिः स्वभावाङ्गवत्याः प्रसादेन हृष्टं  
विग्रहाज्ञानं लब्धम्, ताभिः स्वकुले गर्भस्थानां  
सङ्कामितम्, ताभिर्गर्भात् हृष्टम्, जातमात्रा-  
भिश्च अन्याभिर्हृष्टम्, अन्याभिः सप्तविंशतेः स-  
मानामन्ते हृष्टमिति । तदमूर्तत्वादिह ते केवलं  
सर्तव्या एव, न तु विशेषात् सम्पूज्याः पूर्वगुरुभि-  
स्तथा नोपदिष्टा इत्यर्थः । यद्वा विश्वयोन्याद्या  
व्याख्येयाः । यदुक्तमनेनैव

‘विश्वं जगद्भावमयो प्रजापतिकुलं ततः ।

योनिशब्दान्तकं प्रोक्तं गुरुणां पञ्चकं त्विदम् ॥

वीर्यं क्षोभो वीजं सृष्टिः सर्गं इतीमाः शक्तय उक्ताः ।

अत्युत्साहः शक्तिश्च क्षमसङ्गतिरुच्छला प्रकृतिः ॥

ता एताः किल शक्तयो निजगुरुस्फारैः समं वाक्यकं

देहं कंचिदपि कवचिगृहिरे नैव सततोदयः ।

इच्छामात्रवलेन यत्किल यदा द्रव्यं समध्यासते

तत्र क्रीडितलालसाः परपदज्ञानं फलं तत्त्वतः ॥’

इति । तत इति द्वितीयसात् चतुरस्तात् । अ-  
भ्यन्तरत इति व्योम्नि । क्रमश इति तेन वायु-  
कोणादारभ्य वह्निकोणं यावदुपर्युपरि क्रमेण  
मातृका पूज्या, मालिनी तु वह्नेवार्यवन्तमधोऽधः

क्रमेणेति सिद्धम् । तत इति मातृकामालिनी-  
पूजानन्तरम् । अन्तरिति यागमध्यवर्तीनि क-  
र्णिकास्थानीये त्रिकोणे । तत्र पूर्वदक्षिणवामको-  
णेषु सभैरवं परादिदेवीत्रयम् , मध्ये च कुले-  
श्वरमिति । यद्वक्ष्यति  
'सम्पूर्ज्य मध्यमपदे कुलेशयुग्मं त्वरात्रये देवीः ।' (१२६)  
इति ॥

एवं च अत्र अन्वर्थतामभिधास्यन्कुलेश्वर्या  
मुख्यतया पूजायां विनियोगमाह

मत्रसिद्धप्राणसंवि-

त्करणात्मनि या कुले ॥ ४६ ॥

चक्रात्मके चितिः प्रभ्वी

प्रोक्ता सेह कुलेश्वरी ।

सा मध्ये श्रीपरा देवी

मातृसद्भावरूपिणी ॥ ४७ ॥

पूज्याथ तत्समारोपा-

दपराथ परापरा ।

एकवीरा च सा पूज्या

यदिवा सकुलेश्वरा ॥ ४८ ॥

या नाम परादिमत्रसिद्धाद्यात्मतया प्राण-  
बुद्धिकरणात्मतया च चक्रात्मके कुले पूज्यस-  
मूहे पूजकशरीरे च विश्रान्तिधामत्वात् प्रभ्वी  
पूर्णस्फुरत्तामात्रसतत्वा चितिः प्रोक्ता, सैव इह  
कुलेश्वरीत्वात् तच्छब्दव्यपदेश्येत्यर्थः । तत्स-  
मारोपादिति प्रत्येकमभिसम्बन्धः । तेन पुष्प-  
पाताद्यनुसारं या यस्य आराधयितुमिष्टा, सा  
तेन तथा पूज्येत्यभिप्रायः ॥ ४८ ॥

ननु एकवीरकमात् यामलकमेण पूजायां  
को विशेष इत्याशङ्क्य आह

प्रसरेच्छक्तिरुच्छूना  
सोङ्गासो भैरवः पुनः ।  
सङ्घटानन्दविश्रान्त्या  
युग्ममित्थं प्रपूजयेत् ॥ ४९ ॥  
महाप्रकाशरूपायाः  
संविदो विस्फुलिङ्गवत् ।  
यो रश्मयोधस्तमेवात्र  
पूजयेद्देवतागणम् ॥ ५० ॥

यदा हि भैरवोन्मुखी शक्तिः प्रसरेत् भैरवश्च पुनः शक्त्युन्मुखः, तदा इत्थं परस्परौन्मुख्यात् तयोः सङ्घटेन समाप्त्या योऽयमानन्दः स्वात्मचमत्कारस्तद्विश्रान्त्या युग्मं प्रपूजयेत् ।

‘आनन्देनैव सम्पन्ने ब्रह्मावस्थः स्थयं स्थितः ।’

इत्यायुक्त्या चिदानन्दैकघनपरब्रह्मस्वरूपमात्रसतत्वं यामलमनुसन्दध्यादित्यर्थः । तमेवेति ननु ततोऽतिरिक्तमित्यर्थः ॥ ५० ॥

तदेव आह-

अन्तर्द्वादशकं पूज्यं

ततोऽष्टाष्टकमेव च ।

चतुष्कं वा यथेच्छं वा

का सङ्घव्या किल रश्मिषु ॥५१॥

द्वादशकमिति स्तृष्टिदेव्यादि, एकीकाराहिके वक्ष्यमाणं वा । चतुष्कमिति सिद्धादि, जयादि वा । यथेष्टमिति निजानुष्ठानावस्थितम् ॥५१॥

ननु रश्मयस्तावदनन्ता इत्युक्तम् । तासां च शास्त्रान्तरेषु बहुप्रकारं निर्देश इति निर्निबन्धनमेव उपेक्षायां सर्वस्य तथाभावप्रसङ्गादनव-

स्थितमेव तदनुष्ठानं स्यादिति किमेतच्छास्त्राविहितमन्तर्द्रादशकं पूज्यमित्यादि उक्तम् । सत्यमेवं, किन्तु गुर्वन्तराणामयमाशय इत्येवमेतत् सन्दर्शितम् । तस्मात् मुख्यया वृत्त्या स्वकण्ठोक्तमष्टकद्वयमेव यामलक्रमेण सम्पूज्यमित्याह

**माहेशी वैरिञ्ची**

**कौमारी वैष्णवी चतुर्दिङ्कम् ।**

**ऐन्द्री याम्या मुण्डा**

**योगेशीरीशतस्तु कोणेषु ॥५२॥**

**पवनान्तमघोरादिक-**

**मष्टकमस्मिन्नथाष्टके क्रमशः ।**

**सञ्ज्ञानन्ददृशा**

**सम्पूज्यं यामलीभूतम् ॥५३॥**

**अष्टाष्टकेऽपि हि विधौ**

**नानानामप्रपञ्चिते बहुधा ।**

**विधिरेष एव विहित-**

**स्तत्संख्या दीपमाला स्यात् ५४**

**क्रमश इति त्र्यस्ताद्विरष्टदले पञ्चे पूर्वद-**

क्षिणपश्चिमोत्तरेषु दलेषु अघोरादिसहितं मा-  
हेश्यादिचतुष्कं तदितरेषु अपि ईशात् वहयन्तं  
सभीमादिकमैन्नादिचतुष्कं पूजयेत् । यदुक्तं

‘पूर्वयाम्यापरादिक्षु माहेश्यादिचतुष्टयम् ।

इन्द्राणीपूर्वकं तद्वैशादग्रिदलान्तगम् ॥’

इति,

‘ततो वीराष्टकं पश्चाच्छक्तयुक्तविधिना यजेत् ।’

इति च । अत्र

‘क्षेत्रेऽष्टधा विभक्ते मध्ये भागद्वयाङ्गमस्यान्तः ।

त्र्यसं कुर्यात्तदनु त्रिधा विभक्ते समन्ततो भागे ॥

वसुदलमस्मोजमथो भागेन नभश्चतुष्किकाश्च चतुः ।

वेदासे दिक्षु ततो भागाः श्रुतिभावगामिन्यः ॥

पार्श्वाभ्यामेवमिदं कुलक्रमे मण्डलं सचतुरस्तम् ।’

इति मण्डलसंग्रहः । बहुधा नानानामप्रप-  
ञ्चिते इति कुलशास्त्राणामानन्त्यात् तत्त्वास्त्रामपि  
नानात्वात् । नहि पूर्वचार्याणामेतदिह पूज्य-  
त्वेन अभिहितं येन परम्परया नैयत्येन तैर्नाम्ना-  
मपरिग्रहः स्यात्, किन्तु व्यासिमात्रप्रदर्शनाश-  
येनेति यथारुचि तत्त्वामानि ग्राह्याणीति । यदु-  
क्तमनेनैव अन्यत्र

‘अष्टकसप्तकस्य तु यथारुचीतरकुलशास्त्रेभ्यः ।

नामानीति तत्त्वं ..... नि ॥’

इति । अत्र च अष्टकसप्तकेत्यभिधानाद् षट्षट्क-  
मिह पूज्यतया सम्मतमित्येव संलक्षितम् । एवं  
हि अष्टकस्य पृथगावरणक्रमेण पूजनीयत्वं न  
स्यात् तथात्वे च श्रुतिविरोध इत्यलं बहुना ।  
एष एवेति यामललक्षणः । इह तावत्

‘आवाहिते मन्त्रगणे पुष्पासवनिवेदितैः ।  
धूपैश्च तर्पणं कार्यं श्रद्धाभक्तिवलोदितम् ॥  
दीपानां शक्तिनाथादिमन्त्राणामासवैः पलैः ।  
रक्तैः ग्राक्तर्पणं पश्चात्पुष्पधूपादिविस्तरः ॥’

इत्याद्युक्तया अवश्यकार्यं कुलक्रमे तर्पणम् । तत्र  
च महापशुप्रतिनिधित्वात् दीपचरोरेव प्राधा-  
न्यमिति प्रथमं तदेव उपहर्तव्यतया अभिधत्ते  
तत्संख्या दीपमाला स्यादिति । तत्सङ्घेत्य-  
नेन अष्टाष्टव्यासेऽत्र आसूत्रणं कृतम् । एतच्च  
अभिषेकविषयमिति ॥ ५४ ॥

अत्र प्रकारान्तरमाह

श्रीरत्नमालाशास्त्रे तु  
वर्णसंख्याः प्रदीपकाः ।  
वर्णाश्च मुख्यपूज्याया  
विद्याया गणयेत्सुधीः ॥ ५५ ॥

तदुक्तं तत्र

‘प्रदोषे विलीने मध्यी दीपान्दद्याद्वरानने ।  
वर्णसङ्घायान्वरारोहे चतुर्दिक्षु गताङ्ग्यसेत् ॥’

इति ।

‘अथातः संप्रवक्ष्यामि मालिन्या यजनं परम् ।’

इत्युपक्रान्तत्वात् सुख्यपूज्या मालिनीति तद्व-  
र्णसङ्घायाः पञ्चाशद्वीपा उक्ताः । तेन याव-  
दक्षरा मूलविद्या तत्र, तावत्संख्या दीपाः कार्या  
इति सिद्धम् ॥ ५५ ॥

एवमियता सिद्धपत्तीकुलक्रममभिधाय, अ-  
र्चाप्रकारासूत्रणाय अत्र ससंवादं मतान्तरमपि  
अभिधातुमाह

पीठक्षेत्रादिभिः साकं

कुर्याद्वा कुलपूजनम् ।

यथा श्रीमाधवकुले

परमेशेन भाषितम् ॥ ५६ ॥

श्रीमाधवकुले इति श्रीतत्राजभद्वारकग्र-  
न्थैकदेशभूते इत्यर्थः । अत्र हि केषांचन गु-  
रुणां श्रीदेव्यायामलश्रीमाधवकुलार्थसम्मेल-  
नया सम्प्रदायः समस्तीति श्रीमाधवकुलोक्त-

वक्ष्यमाणकमेण पीठादियुक्तं वा कुलकमपूजनं  
कार्यमित्युपक्षितम् । तदेव आह-

**सृष्टिसंस्थितिसंहारा-**

नामकमचतुष्टयम् ।

पीठश्मशानसहितं

पूजयेद्वोगमोक्षयोः ॥ ५७ ॥

भोगमोक्षयोरिति तन्निमित्तमित्यर्थः । त-  
दुक्तं तत्र

‘सृष्टिक्रमं तु प्रथममवतारं द्वितीयकम् ।

संहारं तु तृतीयं सादनाख्येयं चतुर्थकम् ॥

इति उपक्रम्य

स कालीकुलसम्भूतो भावनां भावयेत्स्फुटम् ।

इति

पीठकमेण चाम्रायं सङ्कर्षणा त्वधिष्ठितम् ।

तैर्विना न भवेत्सद्विस्तत्पदं कथयामि ते ।’

इति च । श्रीदेव्यायामले हि देवीत्रयं श्रीसङ्क-  
र्षणी चेति चतुष्टयम् ॥ ५७ ॥

तत्र देहे पीठानां पदमभिधत्ते

आत्मनो वाथवा शक्ते-

श्रीकरस्याथ सरेदिमम् ।

न्यस्यत्वेन विधि देहे  
 पीठाख्ये पारमेश्वरम् ॥ ५८ ॥  
 इमस्मिति वक्ष्यमाणम् ॥ ५८ ॥  
 तमेव आह  
 अद्वाहासं शिखास्थाने  
 चरित्रं च करन्धके ।  
 श्रुत्योः कौलगिरिं नासा-  
 रन्धयोश्च जयन्तिकाम् ॥ ५९ ॥  
 भ्रुवोरुज्जयिनीं वक्ते  
 प्रयागं हृदये पुनः ।  
 वाराणसीं स्कन्धयुगे  
 श्रीपीठं विरजं गले ॥ ६० ॥  
 एडाभीमुदरे हालां  
 नाभौ कन्दे तु गोश्रुतिम् ।  
 उपस्थे मरुकोशं च  
 नगरं पौण्ड्रवर्धनम् ॥ ६१ ॥  
 एलापुरं पुरस्तीरं  
 सकृथ्यूर्वोर्दक्षिणादितः ।

कुञ्ज्याकेशीं च सोपानं  
 मायापूर्क्षीरके तथा ॥ ६२ ॥  
 जानुजङ्घे गुल्फयुग्मे  
 त्वाम्रातनृपसद्मनी ।  
 पादाधारे तु वैरिञ्चीं  
 कालास्थवधिधारिकाम् ॥६३॥

अद्वहासमिति न्यस्यत्वेन सरोदिति पूर्वेण  
 सम्बन्धः । एवमुत्तरत्रापि । शिखास्थाने इति  
 प्राणशक्तिविश्रान्त्यवस्थित्यात्मनि द्वादशान्ते  
 इत्यर्थः । वक्त्रे इति आस्ये । हालामिति अलि-  
 पुरम् । यदुक्तं

‘नाभिदेशे त्वलिपुरं कन्दोध्वें परमेश्वरि ।’

इति । गोश्रुतिमिति गोकर्णम् । सक्ष्यूर्वौरिति  
 जानुजङ्घे इति गुल्फयुग्मे इति च सर्वत्र दक्षि-  
 णत इति सम्बन्धनीयम् । तेन दक्षिणे सक्षिं  
 नगरं, वामे पौण्ड्रवर्धनं, दक्षिणे ऊरावेलापुरं,  
 वामे पुरस्तीरं, दक्षिणे जानुनि कुञ्ज्याकेशीं,  
 वामे सोपानं, दक्षिणजङ्घायां मायापुरीं, वामायां

तु क्षीरकं, दक्षिणे गुल्फे आग्रातकेश्वरं, वामे  
तु राजगृहमिति । तदुक्तं तत्र

‘दक्षिणे सकिंश्रु नगरं वामे सात् पौण्ड्रवर्धनम् ।  
वामोराँ तु पुरस्तीरमेलापुरं तु दक्षिणे ॥  
कुञ्जाकेशी दक्षजानौ सोपानं चोत्तरे स्मृतम् ।  
क्षीरकं वामजङ्घायां वामपुर्यपि दक्षिणे ।  
आग्रातकेश्वरं गुल्फे वामे राजगृहं शुभम् ॥’

इति । वैरिञ्चीमिति ब्रह्माणीं, श्रीशैलाख्यं तु  
तत्पीठमित्यर्थः । तदुक्तं श्रीकुलक्रमोदये

‘श्रीशैले संस्थिता ब्राह्मी..... ।

इत्यादि उपक्रम्य

पादाधारस्थिता ब्राह्मी..... ।’

इति ॥ ६३ ॥

नच अत्र तात्स्थ्येन अवस्थातव्यं, किन्तु  
अहमेव पीठस्तदधिष्ठात्र्यः शक्तयश्वेति अनु-  
सन्धातव्यं येन सिद्धिः स्यादित्याह

नाहमस्मि नचान्योऽस्ति

केवलाः शक्तयस्त्वहम् ।

इत्येवंवासनां कुर्या-

त्सर्वदा स्मृतिमात्रतः ॥ ६४ ॥

**तदुक्तं तत्र**

‘नाहमसि नचान्योऽस्ति केवलाः शक्तयस्त्वति ।  
क्षणमप्यत्र विश्रामं सहजं यदि भावयेत् ।  
तदा स खेचरो भूत्वा योगिनीमेलनं लभेत् ॥’

**इति ॥ ६४ ॥**

ननु देशकालब्रतादिनियत्रणया सिद्धिर्भवे-  
दिति सर्वत्र उक्तम् । तत् कथमत्र अनुसन्धि-  
मात्रेणैव एवं स्यादित्याशङ्क्य आह

न तिथिर्न च नक्षत्रं  
नोपवासो विधीयते ।

ग्राम्यधर्मरतः सिद्ध्ये-  
त्सर्वदा स्मरणेन हि ॥ ६५ ॥

ग्राम्यधर्मरतः इति तद्वृत्तिरित्यर्थः । एतच्च प्र-  
थमाहिके एव उक्तमिति तत एवावधार्यम् ॥६५

ननु किं नाम तच्चकं यस्यापि न्यस्यत्वेन  
पीठाख्योऽयं विधिर्विवक्षित इत्याशङ्क्य आह  
मातङ्गकृष्णसौनिक-

कार्मुकचार्मिकविकोषिधातुविभेदाः ।  
मात्स्यकचार्किकदयिता-  
स्तेषां पत्न्यो नवात्र नवयागे ॥६६॥

कृष्णः कञ्जलो डोम्ब इति यावत् । वि-  
कोषी ध्वजी कल्यपालः । धातुविभेदोऽस्थिभेत्ता  
कापालिकः । तदुक्तं तत्र

‘मातङ्गी कञ्जली सौनी कार्षुकी चर्मकारिणी ।

ध्वजिनी चास्थिदलनी धीवरी चक्रिणी प्रिये ॥’

इति । नवयागे इति नवानां चक्राणां यजने  
इत्यर्थः । तदुक्तं तत्र

‘नवयागरता देव्यः पूजयन्ति यथेश्वरम् ।

तद्वत्पूजा प्रकर्तव्या नवधा नवचक्रगा ॥’

इति ॥ ६६ ॥

तद्वहाण्येव च सङ्केतस्थानतया पीठा-  
नीत्याह

सङ्गमवरुणाकुलगि-

र्यद्वहासजयन्तीचरित्रकाघककोट्टम् ।  
हैमपुरं नवमं स्या-

न्मध्ये तासां च चक्रिणी मुख्या ॥६७॥

यदुक्तं तत्र

‘मातङ्गीवेशम् सुभगे प्रयागं परिकीर्तितम् ।

कञ्जली वरुणाख्यं तु सौनी कुलगिरिः प्रिये ॥

कार्षुकी चाद्वहासं च जयन्ती चर्मकारिणी ।

चरित्रं ध्वजिनी प्रोक्तमेकाम्रास्थिविदारणी ॥

देवीकोहुं धीवरी तु हिरण्यपुरमेव च ।  
नवमं चक्रिणीपीठं यत्सुरैरपि दुर्लभम् ॥'

इति । तासामिति मातङ्ग्यादीनाम् ॥ ६७ ॥

मुख्यत्वमेव अस्या दर्शयति

बीजं सा पीडयते

रसशल्कविभागतोऽत्र कुण्डलिनी ।

अध्युष्टपीठनेत्री

कन्दस्था विश्वतो ऋमति ॥ ६८ ॥

इष्टा चक्रोदयं त्वित्थं

मध्ये पूज्या कुलेश्वरी ।

सङ्कर्षिणी तदन्तान्ते

संहाराप्यायकारिणी ॥ ६९ ॥

एकवीरा चक्रयुक्ता

चक्रयामलगापि वा ।

अत्र हि सा कन्दे निखिलजगदुत्पत्तिमूलभूते  
प्रकाशात्मनि परप्रमातरि आभिमुख्येन वर्त-  
माना, अत एव गर्भीकृतविश्वतात् कुण्डलि-  
नीरूपा पराशक्तिर्यदा स्वस्त्रातञ्चात् भेदप्रथा-

मवविभासयिषुरध्युष्टपीठे नेत्री देहादिप्रमातृ-  
तामवलम्बमाना विश्वतो भ्रमति तत्तन्नीलसु-  
खाद्यात्मतया परितः स्फुरति, तदा पुनरपि आ-  
त्मन्येव विश्वं विश्रमयितुमुद्यच्छन्ती रसशल्क-  
विभागतो बीजं पीडयते देहादिप्रमातृतान्य-  
कारकमेण परसंविद्रसमुत्कर्षयन्ती विश्रकारणं  
मायां तिरस्करोतीत्यर्थः । अन्यच्च सैव कन्दा-  
धारस्था प्राणकुण्डलिनीरूपा बीजं पुष्पादि-  
निमित्तमुपभुक्तमाहारादि रसकिण्डादिरूपतया  
परिणामयति येन देहाधारं प्रेरयन्ती विश्वतो  
भ्रमति सर्वतो नाडीचक्रादौ प्राणनात्मतया अ-  
वतिष्ठते इत्यर्थः । अथव बहिः सा चाक्रिकी सा-  
र्धत्रिहस्तप्रायपरिमाणं चक्रं प्रेरयन्ती तन्म-  
ध्यस्था विश्वतः सर्वतोदिकं भ्रमति येन सर्व-  
तोदिकं भ्रमणादेव कुण्डलिनी बीजं तिलादि  
रसशल्कविभागतः पीडयते तैलपिण्याकविभा-  
गासादनपर्यन्तं निष्पीडयतीत्यर्थः । तदुक्तं

‘नवमी चक्रिणी या सा भ्रमन्ती विश्रमध्यगा ।  
सर्वं बीजं पीडयन्ती रसशल्कविभागतः ॥  
सा च कुण्डलिनी नाम कन्दवेष्टविनिर्गता ।’

इति । चक्रोदयमिति उदितं चक्रमित्यर्थः । स-  
ङ्गर्षिणी सप्तदशाक्षरा । यदुक्तं श्रीदेव्यायामले

‘नाशार्ण च नितम्बं च प्राणं शूलार्धयोजितम् ।

नितम्बं प्राणमुद्भूत्य क्षीरवर्णेन संयुतम् ॥

त्रिलोचनं कर्णवर्णं बाहुदक्षिणयोजितम् ।

बाहुस्कन्धं तु तद्वामं दक्षजङ्घानियोजितम् ॥

दन्तार्ण त्रितीयोद्भूत्य दक्षजानुसुरसंस्थितम् ।

गुह्यकण्ठे निवेश्येत शूलदण्डं तु जिह्वयोः ॥

शिरोमालार्णद्वितीयं हस्तयोयोजितं पुनः ।

नेत्रं तथैव परत उत्तमाङ्गं तथैवच ॥

वामपादं कपालस्थं पञ्चधा योजयेत्ततः ।

त्रिदशैरपि सम्पूज्या विद्या सप्तदशाक्षरा ॥

कालसङ्गर्षिणी नामा..... ।’

इति । इथमेव च विद्या श्रीमाधवकुलेऽपि

‘मोहिनी काल आत्मा च वीरनाथेति योजयेत् ।

इत्यादिना

मदीयभूषणैर्युक्तं पञ्चधारार्धमुद्भरेत् ।’

इत्यन्तेन उक्ता येनायमेव गुर्वान्नायः । तदन्तान्ते

इति तस्य चक्रस्य अन्तः अराप्रायः, तस्यापि

अन्ते पूर्णाहंपरामर्शात्मनि विश्रान्तिधामनी-

त्यर्थः । तदुक्तम्

‘एवं चक्रोदयं ज्ञात्वा मध्ये ज्ञा कालकृन्तनी ।

तस्यान्तान्ते तु या आत्मे सा तु सङ्गर्षिणी स्मृता ॥’

इति । चक्रयामलगेति चक्रे यत् यामलं, तद्भूता यामलकमेण चक्रयुक्तेत्यर्थः ॥

अत्र कथं पीठानि साहित्येन पूज्यानीत्याशङ्क्य आह

ईशोन्द्रामियमक्रव्या-

त्कवायूदक्षु हासतः ॥ ७० ॥  
त्रिकं त्रिकं यजेदेत-

द्धाविस्वत्रिकसंयुतम् ।

एवमीशानकोणे अद्वहासश्चरित्रं कुलगिरि-  
श्चेति त्रयं यजेयावदुदीच्यामाग्रातकेश्वरो राज-  
गृहं श्रीपर्वतश्चेति त्रयमिति । नच एतदेकैकं  
पीठं केवलमेव यजेदित्याह भाविस्वत्रिकसंयुत-  
मिति, भावीति वक्ष्यमाणम् ॥

तदेव आह

हृत्कुण्डली भ्रुवोर्मध्य-

मेतदेव क्रमात्रयम् ॥ ७१ ॥

श्मशानानि क्रमात्क्षेत्र-

भवं सद्योगिनीगणम् ।

यजेदिति पूर्वेण अत्र सम्बन्धः । क्षेत्रभव-  
मियत्तपीठजातमित्यर्थः । तदुक्तम्

‘.....ईशकोणादितः क्रमात् ।

पूर्वदक्षिणवाहण्यः सौम्या यात्रा दिशः प्रिये ॥’

इति,

‘इमशानं हृतप्रदेशः स्यात्कल्पवृक्षस्तु कुण्डली ।  
भ्रूमध्यं योगिनीक्षेत्रं ज्ञातव्यं योगिनीकुले ॥’

इति च ॥

कृतायां पूजायां नैवेद्येनैव अवश्यभाव्य-  
मित्याह

वस्वहुलोन्नतानूर्ध्व-

वर्तुलान् क्षाममध्यकान् ॥७२॥

रक्तवर्तीञ्श्रुतिदशो

दीपान्कुर्वीत सर्पिषा ।

श्रुतिदश इति चतुर्विंशतिः । तदुक्तं

‘चतुर्विंशतिदीपांश्च चतुर्दिक्षु प्रदापयेत् ।

पिष्टात्मकाश्च आधारमध्यक्षामाः सुवर्तुलाः ॥

अष्टाङ्गुलप्रमाणस्थाः शोभनाश्चतुरङ्गुलाः ।

घृतदीपेन संयुक्ता रक्तवर्त्युपरिस्थिताः ॥’

इति ॥

अत्रैव पक्षान्तरमाह

यत्किञ्चिदथवा मध्ये

स्वानुष्ठानं प्रपूजयेत् ॥ ७३ ॥

अद्वैतमेव न द्वैत-

मित्याज्ञा परमेशितुः ।

सिद्धान्तवैष्णवाद्युक्ता

मन्त्रा मलयुतास्ततः ॥ ७४ ॥

तावत्तेजोऽसहिष्णुत्वा-

निर्जीवाः स्युरिहाद्ये ।

यत्किञ्चिदित्यभीष्टम् । तदुक्तं

‘यो यसिन्मन्त्रयोगेन तत्राचारपदे स्थितः ।

इत्युपक्रम्य

स्वक्रमं तु यजेन्मध्ये द्वैताचारं तु वर्जयेत् ॥

इत्युक्त्वा

सिद्धान्तवैष्णवौद्वा वेदान्ताः सार्तदर्शनाः ।

ते प्रयत्नेन वा वर्ज्या यसात्ते पश्वः स्मृताः ॥

अद्वैतद्रवसंपर्कात्सन्निधानं त्यजन्ति ते ।

पराञ्छुखत्वमायान्ति निर्जीवा जीववर्जिताः ॥

इति ॥

अतश्च तदुपकरणजातमपहाय इहत्यमेव त-  
दाश्रयणीयं येन विनायासं सिद्धिः स्यादित्याह

कलशं नेत्रबन्धादि

मण्डलं सुक्षुवानलम् ॥ ७५ ॥

हित्वात्र सिद्धिः सन्मद्ये

पात्रे मध्ये कृशां यजेत् ।

अहोरात्रमिमं यागं

कुर्वतश्चापरेऽहनि ॥ ७६ ॥

वीरभोज्ये कृतेऽवश्यं

मन्त्राः सिद्धन्त्ययतः ।

पीठस्तोत्रं पठेदत्र

यागे भाग्यावहाङ्ग्ये ॥ ७७ ॥

अपरेऽहनीति प्रभातायां रात्रावित्यर्थः ।

तदुक्तं

‘कलशं नेत्रबन्धं च मण्डलादि विवर्जयेत् ।

तैविंहीने भवेत्सिद्धिरायिना सुक्षुवादिभिः ॥

मद्यपूर्णेषु भाण्डेषु पूर्वोक्तेषु गणाम्बिके ।

रसायनम्रयोक्तेषु मध्ये पूज्या कृशोदरी ॥

## इत्यादि उपक्रम्य

‘पूर्वाङ्गे वापराङ्गे वा अहोरात्रं विशेषतः ।  
पीठस्तोत्रं पठेद्रात्रौ जपं कुर्यात्समाहितः ॥  
प्रभाते विमले प्रोक्तं वीरभोजयं तु कारयेत् ।  
महाभाग्योदयो जायेद्राज्येऽन्ते स्वेच्छो भवेत् ॥’

इति ॥ ७७ ॥

यदा मण्डलादिपरिहारेण चक्रमेव पूजये-  
दित्याह

मूर्तीरेवाथवा युग्म-  
रूपा वीरस्वरूपिणीः ।

अवधूता निराचाराः

पूजयेत्क्रमशो बुधः ॥७८॥

मूर्तीरेवेति एवकारेण केवलाः शक्तीः । वी-  
रस्वरूपिणीरिति केवला एव वीराः । अवधूता  
निर्विकल्पाः ॥ ७८ ॥

ननु केवलशक्तिपक्षे पूजा कथङ्कारं परि-  
पूर्तिमियादित्याशङ्क्य आह

एक एवाथ कौलेशः

स्वयं भूत्वापि तावतीः ।

## शक्तीर्यामलयोगेन तर्पयेद्विश्वरूपवत् ॥ ७९ ॥

अथ स्वयमेक एव भूत्वा गुरुः कुलेश्वरैका-  
त्म्यात् कौलेशः, अत एव विश्वरूप इव ताव-  
तीर्बद्धीरपि शक्तीर्यामलयोगेन तर्पयेत् सङ्घट्टा-  
नन्दसामरस्यमयतया स्वात्मविश्रान्तिमात्रस-  
तत्वाः कुर्यादित्यर्थः ॥ ७९ ॥

ननु इह कस्मात्  
'उदायने शुभवारे खिरलभे स्थापनाधिवासः स्थात् ।'  
इत्यादिवत् प्रतिनियतः कालः कुलयागे नोक्त  
इत्याशङ्क्य आह-

ऋगो नाम न कश्चित्स्या-  
त्प्रकाशमयसंविदि ।  
चिदभावो हि नास्त्येव  
तेनाकालं तु तर्पणम् ॥ ८० ॥

इह  
'सकृद्विभातोऽयमात्मा ।'  
इति न्यायेन महाप्रकाशमयी संविदनिदं प्रथ-  
मतया प्रवृत्ता अनुपरतेन रूपेण आभासते,

न तु विद्युदुद्योतवदन्तरान्तरा विच्छेदेनेति न  
अत्र क्रमो नाम कश्चिद्विद्यते भेदाश्रयत्वात्तस्य ।  
अतश्च तदेकजीवितः कालोऽपि अत्र नास्तीति  
अकालमेव तर्पणमुक्तम् । यो हि यत्र न प्रप-  
तति, स कथं तत्र अवच्छेदकतामियादि-  
त्याशयः ॥ ८० ॥

अत एव देशक्रमोऽपि अत्र नास्तीत्याह  
अत्र क्रमे भेदतरोः समूल-

मुन्मूलनादासनपक्षचर्चा ।  
पृथङ्ग युक्ता परमेश्वरो हि  
स्वशक्तिधाम्नीव विशंश्रमीति ॥ ८१ ॥

स्वशक्तिधाम्नीति

‘शक्तयोऽस्य जगत्कृत्स्नं ..... ।

इत्याद्युक्त्या हि सर्वं स एवेति को नाम तदति-  
रिक्तो देशोऽस्ति योऽपि अस्य आसनतां गच्छेत् ॥

एवमर्चाविधिमभिधाय, तत्सङ्गतमेव जप-  
स्त्रूपं निर्णयति

ततो जपः प्रकर्तव्य-  
स्थिलक्षादिविभेदतः ।

उक्तं श्रीयोगसञ्चारे

स च चित्रस्वरूपकः ॥ ८२ ॥

त्रिलक्षादिविभेदवत्त्वे अस्य किं प्रमाणमि-  
त्याशङ्क्य उक्तमुक्तं श्रीयोगसञ्चारे इति ।  
तदेव पठति स च चित्रस्वरूपकः ॥ ८२ ॥

चित्रस्वरूपत्वमेव अस्य दर्शयति

उदये सङ्घमे शान्तौ

त्रिलक्षो जप उच्यते ।

आस्ये गमागमे सूत्रे

हंसाख्ये शैवयुग्मके ॥ ८३ ॥

पञ्चलक्षा इमे प्रोक्ता

दशांशं होममाचरेत् ।

नेत्रे गमागमे वक्रे

हंसे चैवाक्षसूत्रके ॥ ८४ ॥

शिवशक्तिसमायोगे

षड्लक्षो जप उच्यते ।

नेत्रे गमागमे कर्णे

हंसे वक्रे च भासिनि ॥ ८५ ॥

हस्ते च युग्मके चैव  
 जपः सप्तविधः स्मृतः ।  
 नेत्रे गमागमे कणा-  
 वास्यं गुह्यं च गुह्यकम् ॥८६॥  
 शतारेषु च मध्यस्थं  
 सहस्रारेषु भासिनि ।  
 जप एष रुद्रलक्षो  
 होमोऽप्यत्र दशांशतः ॥८७॥  
 नेत्रे गमागमे कणौं  
 मुखं ब्रह्मबिलान्तरम् ।  
 स्तनौ हस्तौ च पादौ च  
 गुह्यचक्रे द्विरभ्यसेत् ॥८८॥

उदये इति प्राणशक्तयुदयस्थाने जन्माधारे ।  
 सङ्घमे इति नानानाडिसंभेदभाजि हृदये ।  
 शान्ताविति प्राणनिरोधाय युगपद्माढावधा-  
 नात्मके इत्यर्थः । गमागमे इति प्राणापानप्र-  
 वाहरूपे । सूत्रे इति अक्षनाडीचक्रसूत्राणां  
 भुवि । हंसाख्ये इति आत्मावभासके हृदये ।

युग्मके इति शिवशक्तिसमायोगात्मनि जन्मा-  
धारे, द्वादशान्ते वा । गुह्यं जन्माधारः । गुह्यक-  
मिति गुहायां भवं गुह्यं रन्ध्रं, तेन उपलक्षितं  
कं करन्ध्रं ब्रह्मबिलमिति यावत् । शतारेष्विति  
सहस्रारेष्विति एवमादिकासु असङ्घासु बहीषु  
नाढीषु । मध्यमं स्थानं हृदयं नाभिश्चेत्यर्थः ।  
अत्रापि होम इति अपिशब्देन सर्वत्र दशांशो  
होमः कार्य इति आवेदितम् । गुह्यचक्रे इति  
योगिनीवक्राजवक्रापरपर्यायौ जन्माधारद्वादशा-  
न्तौ । जप एष षोडशलक्ष इति प्रायीत्या कल्प-  
नीयम् । यत एवमादिषु स्थानेषु प्राणो द्विभ्र-  
मेदिति सर्वशेषः ॥ ८८ ॥

एतत् स्वयमेव व्याचष्टे

यत्र यत्र गतं चक्षु-

र्यत्र यत्र गतं मनः ।

हंसस्तत्र द्विरभ्यस्यो

विकासाकुञ्चनात्मकः ॥ ८९ ॥

यत्र यत्र वक्रादौ स्थाने चक्षुर्मनो वा गतं,  
यत्रैव असावनुसन्धत्ते योगी; तत्रैव हंसो हान-

समादानधर्मा प्राणो विकासाकुञ्चनात्मकत्वात्  
द्विरभ्यस्यो निर्गमप्रवेशपर एवेत्यर्थः । तेन अस्य  
एवमुक्तानामास्यादीनामपमार्गाणां निरोधे अ-  
नुसन्धातव्यं येन सर्वतो रुद्धः सन् गत्यन्तरा-  
भावान्मध्यधामैव असावनुप्रविशतीति । अत्र  
हि प्रविष्टस्य ऐकात्म्येन मन्त्रमुच्चारयन्योगी  
तां तामासादयेत् सिद्धिम् । यदुक्तमन्यत्र

‘जपेत्तु प्राणसाम्येन ततः सिद्धरहो भवेत् ।’

इति । एतदधिगमायैव च षोडशलक्षो जपः  
कार्यः इत्येवमादि उक्तम् । यत्तु लक्षाणां यथा-  
यथं न्यूनत्वमुक्तं, तत्र योगिनामनुसन्धानतार-  
तम्यं निमित्तम् ॥ ८९ ॥

एवमपमार्गनिरोधात् मध्यधामनि एव  
प्ररोहं प्राप्तः प्राणः संविद्रूपोद्देकात् विश्वात्मक-  
तामैव यायात् । तदाह-

स आत्मा मातृका देवी

शिवो देहव्यवस्थितः ।

स देहव्यवस्थितोऽपि हंसः प्राप्तमन्त्रदेवतै-  
कात्म्यः सन् आत्मा सङ्कुचिताणुरूपः ।

‘शक्तिस्तु मातृका ज्ञेया सा च ज्ञेया शिवात्मिका ।’

इत्याद्युक्तया मातृका देवी पारमेश्वरी शक्तिः  
शिवश्च नरशक्तिशिवात्मतया स एव परिस्फुरे-  
दित्यर्थः ॥

अत एव मन्त्रस्य प्राप्ततदैकात्म्यस्य प्राणस्य  
आत्मनश्च मन्त्रयितुर्न न कंचिदपि भेदमनु-  
सन्दध्यादित्याह

अन्यः सोऽन्योऽहमित्येवं  
विकल्पं नाचरेद्यतः ॥ ९० ॥

यो विल्पयते तस्य  
सिद्धिमुक्तीं सुदूरतः ।

अथ षोडशलक्षादि-  
प्राणचारे पुरोक्तवत् ॥ ९१ ॥

‘पृथग्नात्रः पृथग्नात्री न सिद्धति कदाचन ।

ज्ञानमूलमिदं सर्वमन्यथा नैव सिद्धति ॥’

इत्यनेनैव अभिप्रायेण सर्वशास्त्रेषु

.....एकान्ते जपमारभेत् ।’

इत्यादि उक्तम् ॥ ९१ ॥

मुख्यया वृत्त्या हि विकल्पविगम एव  
एकान्त उच्यते । तदाह

शुद्धाशुद्धविकल्पानां  
 त्याग एकान्त उच्यते ।  
 तत्रस्थः स्वयमेवैष  
 जुहोति च जपत्यपि ॥ ९२ ॥  
 जपः सञ्जल्पवृत्तिश्च  
 नादामर्शस्वरूपिणी ।  
 तदामृष्टस्य चिद्वृहौ  
 लयो होमः प्रकीर्तिः ॥ ९३ ॥  
 आमर्शश्च पुरा प्रोक्तो  
 देवीद्वादशकात्मकः ।  
 द्वे अन्त्ये संविदौ तत्र  
 लयरूपाहुतिक्रिया ॥ ९४ ॥  
 दशान्यास्तदुपायाये-  
 त्येवं होमे दशांशताम् ।  
 श्रीशम्भुनाथ आदिक्ष-  
 त्रिकार्थाम्भोधिचन्द्रमाः ॥ ९५ ॥  
 'स च द्वादशधा तत्र सर्वमन्तर्भवेद्यतः' (४।१२३)

इति । तत्रेति द्वादशकमध्यात् । द्वे अन्त्ये संविदाविति परप्रमातृस्थातश्चक्षिरूपे । एते एव च अस्मद्दर्शने 'स्वतन्त्रो बोधः परमार्थः' इत्यायुक्तया विश्रान्तिस्थानमित्येवमुक्तं तदुपायायेति मेयमानादिसोपानक्रमेण परप्रमातरि विश्रान्तेरुक्तत्वात् । एतच्च शाक्तोपायाहिक एव विभज्य उक्तमिति तत एव अवधार्यम् । एवमत्र होमस्य दशांशतायामयमभिप्रायः इत्यस्मद्गुरवः ॥९५॥

एवं जपहोमपर्यन्तमर्चाविधिमभिधाय दौतं विधिमभिधातुमुपक्रमते

साकं बाह्यस्थया शक्तया

यदा त्वेष समर्चयेत् ।

तदायं परमेशोक्तो

रहस्यो भण्यते विधिः ॥ ९६ ॥

'नित्योदिता परा शक्तिर्यद्यथेषा तथापितु ।

बाह्यचर्याविहीनस्य दुष्प्रापः कौलिको विधिः ॥'

इत्यायुक्तया बाह्यचर्यया तावद् वद्यभाव्यम् ।

तत्रापिच दूतीमन्तरेण न काचित्तत्सम्पत्तिरित्याह बाह्यस्थया शक्तया साकमिति । तदुक्तं

'कर्तव्या सर्वतो दूतिर्दूतिहीनो न सिद्धिभाङ् ।'

इति, तथा

‘ब्राह्मणस्य यथा पत्नी तथा सह यजेन्मखे ।  
एवं दूतिः कुलाचार्ये श्रेया नित्योदिते कुले ॥’

इति ॥ १६ ॥

ननु सर्वत्र अविशेषेणैव भगवदाराधकस्य  
‘अदाम्भिको गुरौ भक्तो ब्रह्मचारी जितेन्द्रियः ।  
शिवपूजापरो मौनी मद्यमांसपराञ्जुखः ॥’

इत्यादि लक्षणमुक्तम् । तत्कथमिह ब्राह्मस्थया  
शक्त्या सह समर्चयेदित्युक्तमित्याशङ्कां परमे-  
श्वरोक्त्यैव निरवकाशयन्नमुष्य विधेः पीठि-  
काबन्धं करोति

उक्तं श्रीयोगसञ्चारे

ब्रह्मचर्ये स्थितिं भजेत् ।

ननु ब्रह्मैव नाम किं यदाचरणेऽपि स्थितिं  
भजेदित्याशङ्क्य आह

आनन्दो ब्रह्म परमं

तत्र देहे त्रिधा स्थितम् ॥ १७ ॥

उपकारि द्वयं तत्र

फलमन्यत्तदात्मकम् ।

‘आनन्दो ब्रह्मणो रूपं……… ।’

इति । परममित्यनेन अस्य अवश्य सेव्यत्वमुक्तम् । तच्च न केवलं परब्रह्मादिविभेदमात्मनि एव स्थितं, यावदनात्मरूपे बाह्यशरीरादावपीत्याह देहे इति । तत्रेति त्रयाणां मध्यात् । द्वयमिति मद्यमांसलक्षणम् । अन्यदिति मैथुनम् । मद्यमांसपानाशानप्रवर्धितधातुर्हि रसमाण आनन्दमियादित्युक्तमुपकारीति फलमिति च । अत एव तदात्मकमिति सर्वशेषत्वेन उक्तम् । तच्छब्देन च अत्र आनन्दपरामर्शः ॥

एवमेषां ब्रह्ममयत्वादेतदनुष्टाता ब्रह्मचारी-  
त्युच्यते इत्याह

ओष्ठयान्त्यन्तितयासेवी

ब्रह्मचारी स उच्यते ॥ ९८ ॥

ओष्ठयः पर्वगः, तस्य अन्त्यो मकारस्तन्त्रितयं  
मद्यमांसमैथुनलक्षणम् ॥ ९८ ॥

ननु

‘न मांसभक्षणे दोषो न मद्ये न च मैथुने ।  
प्रवृत्तिरेषा भूतानां निवृत्तिस्तु महाफला ॥’ (मनु० ५।५६)  
इत्यायुक्त्या मांसादिनिवृत्तौ शास्त्रं प्रयोजकं, न  
तत्प्रवृत्तौ तस्याः स्वारसिकत्वात् । नहि मलिनः

स्त्रायात् बुभुक्षितोऽश्रीयादित्यादौ किञ्चिच्छास्त्रं  
मुपयुक्तम् । तत्किमेतदुक्तमित्याशङ्क्य आह-

तद्वर्जिता ये पशव

आनन्दपरिवर्जिताः ।

आनन्दकृत्रिमाहारा-

स्तद्वर्जं चक्रयाजकाः ॥ १९ ॥

द्वयेऽपि निरये यान्ति

रौरवे भीषणे त्विति ।

इह ये केचन कुलप्रक्रियामनुप्रविष्टा अपि  
तत्र विहितमपि एतत् लोभेन विचिकित्सया वा  
चक्रयागादौ स्वस्मै परस्मै वा न ददति, ते पशव  
एव यतः परब्रह्मात्मभूतेन तदुद्भूतेन आनन्देन  
परिवर्जिता देहादावेव यद्युत्तमाभिमाना इ-  
त्यर्थः । तदुक्तं

‘कुलाम्नायेषु ये सक्ता एभिर्द्रव्यैर्बहिष्कृताः ।

पशवस्ते समुद्दिष्टा न तैस्तु सह वर्तनम् ॥’

इति । येऽपि स्वयं गर्धवशादानन्दकृतस्त्रीन्  
मानाहरन्ति मकारत्रयमुपभुजते, चक्रं पुनर्लो-

भादिना तद्वर्जे यजन्ते; तेऽपि पश्वव एवैति  
प्राच्येन सम्बन्धः । तदुक्तं

‘विना गुरुं विना देवं मूढवत्परमेश्वरि ।  
मद्यमांसाशिनो नित्यं पशवस्ते न संशयः ॥’

इति । एवं द्वयेऽपि ते विहितस्य अकरणादविहि-  
तस्य च करणाङ्गीषणे रौरवे नरके यान्ति तत्र  
यातनासहस्राणि अनुभवन्तीत्यर्थः । एवमेतत्  
कुलमार्गानुप्रविष्टेन सर्वथा स्वात्मानन्दव्यञ्जक-  
तामात्रपरतया सेव्यं, ननु तद्वर्धेन । तथात्वे हि  
अस्य लौकिकेभ्यः को विशेषः स्यात् । यदाहुः

‘ब्रह्मण्यानन्दाख्यं रूपमतो यत्समाश्रयवशेन ।  
लभ्यत एव तदखिलं समाहरेद्विषयगर्धनिर्मुक्तः ॥  
कामान्मोहाद्विषयाद्यतिरिक्तभावसंरूढात् ।  
प्रसरत्यानन्दो यः सोऽपि पश्नामपीह साधारः ॥  
चिन्मात्रात्मपरत्वे संविचेन्यञ्जको हि यो विषयः ।  
योग्यात्मना विभाति च भोक्तुः स्वात्मन्यमेदतः सततम् ।  
उक्तः स एव विषयो भिन्नश्वाभेदितां समायातः ।’

इति,

‘अपरिच्छुतस्वरूपैरपृथग्भूतापि विषयसंवित्तिः ।  
भुज्यत एव त एते वीरत्रिनो महाक्रमारूढाः ।  
लक्षस्थो जपरूढो नियमरतो ब्रह्मचर्यशान्तमनाः ।  
सद्वद्वेऽपि च रूढो महामनसी सुशान्तवपुः ॥

अतिमार्गविनयकथितैः समयाधर्मैश्च संग्रहो यस्य ।  
 योऽपि महासंबुद्धः संविन्मय एव सर्वदा स्वस्थः ॥  
 स्वात्मानुभूतिसिद्धै विषयस्पर्शो न लौल्यभावनया ।  
 पशुभावनाविषुक्तः स श्वभियुक्तो महामार्गे ॥  
 यः सावधानवृत्तिः स्वात्मनि मध्येऽपि लोकयात्रायाम् ।  
 वामाचारविधावपि भवत्यसौ पालने सदास्खलितः ॥  
 यश्चरमधातुसर्गे समयलवस्यान्तरे स्वसंवृत्या ।  
 सर्वासां वृत्तीनां प्रत्यस्तमनाश्रेतसो ज्ञाटिति ॥  
 आनन्दसंविदुदयो रूपं तद्वक्षणः समाख्यातम् ।'

इति च ॥

ननु अत्र मद्यमांसासेवनं सुकरमिति आ.  
 स्तामेतत् । इतरत् तु अमर्त्यानामपि दुष्करं  
 किं पुनर्दौर्भाग्यभाजां मर्त्यानाम् । तस्मात्

'तत्सत्रानयेहूर्तीं मदघूर्णितलोचनाम् ।  
 विम्बोष्ठीं चारुदशनां सभूमङ्गाननां शुभाम् ॥  
 त्रस्तवालमृगाभासनयनां चारुहासिनीम् ।  
 स्फुरञ्जमरसङ्घातनिभसत्केशपाशिकाम् ॥  
 कामकार्षुकसङ्काशश्वभूमङ्गतरलेक्षणाम् ।  
 द्रवच्चामीकराकारसवर्णां निस्तरङ्गिणीम् ॥  
 कर्णाभरणसच्चित्रशोभाशतसुशोभनाम् ।  
 सत्कम्बुनिभसत्कण्ठवरभूषणभूषिताम् ॥  
 गजकुम्भनिभोद्दामस्तनभारावनामिताम् ।  
 सुवृत्तोपचित्ताकारवाहुकन्दलिप्रणिताम् ।

सत्पञ्चफणसङ्काशकरशाखाविराजिताम् ।  
 स्फुरद्रलशिखाच्चित्रकोर्मिकाङ्गुलिशोभिताम् ॥  
 पूर्णेन्दुवरलावण्यवदनां चित्तहारणीम् ।  
 हरिहेतिमहासिंहपिपीलवरमध्यगाम् ।  
 त्रिवलिश्रेणिसद्विष्वजघनालसगामिनीम् ।  
 रम्भाकरिकराकारवरोरुवरजट्टिकाम् ।  
 सत्कामरथचक्राभगुलफपादसुशोभनाम् ॥  
 प्रलम्बहेमाभरणहारावलिविराजिताम् ।  
 स्फुरन्मञ्जीरज्ञाङ्काररशनामुखरखनाम् ॥  
 पारिहार्यज्ञाणत्कारवलयधानमन्थराम् ।  
 मत्तनागेन्द्रसङ्काशशगतिं गम्भीरनाभिकाम् ॥  
 हंसगद्वदवाग्वंशसद्वशां शुभभाषिणीम् ।  
 केयुरस्त्रिकामोदिपुष्पस्त्रदामभूषिताम् ॥  
 महापञ्चफणापीडताम्बूलवरलालसाम् ।  
 नृत्तगीतससीत्कारलीलाकुट्टिमितावृताम् ॥  
 नित्तरङ्गां सवर्णा च देव्येकार्पितमानसाम् ।  
 लोभमोहपरिक्षीणचेतसं चित्स्वभाविकाम् ॥  
 भैरवैकचमत्कारचर्वणैकस्वरूपिणीम् ।  
 सा दूतिमोहनी मुद्रा जगत्यसिंश्चराचरे ॥’

### इति श्रीतत्रराजभद्वारके

‘सुभगा सत्यशीला च दैशिकाज्ञानुवर्तिनी ।  
 प्रियवादिनी सुखरूपा सात्त्विका सङ्गवर्जिता ॥  
 भैरवाचारसम्पन्ना अमृतानां च ससृहा ।  
 सदैवाद्वैतनिरता अभ्यासस्था दृढव्रता ॥

पुत्रवत्पद्यते सर्वान् जुगुप्तेत्यसन्धीः ।  
 सदाचारकुलोत्पन्ना अप्रसरता सुकेशिनी ॥  
 मध्यकामत्तमृदङ्गी शुक्राद्वा चारुहासिनी ।  
 सुखिग्ना च विनीता च सदातिथ्यसुभाविता ॥  
 मन्त्रार्पितस्वरूपा च निर्मला निरहङ्कृतिः ।  
 पारम्पर्यक्रमस्था तु लोकाचारानुवर्तिनी ॥  
 नित्ये नैमित्तिके चैव क्रमपर्वसु वर्तिनी ।  
 कामतत्रक्रियानिष्टा जानाना देवतर्पणम् ॥  
 सन्तुष्टा सर्वभावेषु ।

इति श्रीत्रिशिरोभैरवे च श्रोक्तलक्षणा बाह्या  
 शक्तिरप्यैव । न हि एवंविधाः सर्वे गुणा एकत्र  
 सङ्घटमानाः कवित् कदाचित् दृष्टाः । यदाहुः

‘क्तु पुनः सर्वत्र सर्वे गुणाः ।’

इति । अनेवंविधा च दूतिः परिहरणीया । य-  
 दुक्तम्

‘अदूतिको वरं यागो न तु दुर्दूतिदूषितः ।’

इति । न च अत्र विषभक्षणवाक्यवद्दूतिकत्वे  
 तात्पर्यम् । तद्दूतिको यागो न कार्यः, दूतिश्च  
 एवंविधा न प्राप्येत्यशक्यानुष्टानमेतदित्या-  
 शङ्क्य आह

शक्तेलक्षणमेताव-

तद्वतो ह्यविभेदिता ॥ १०० ॥

तादृशीं तेन तां कुर्या-  
न्नतु वर्णाद्यपेक्षणम् ।

हीनाया अपि शक्तेरनेका सिद्धिः स्यात् ।  
तदुक्तं

‘यदि लक्षणहीना स्यात् दूती वै साधकात्मनाम् ।  
वीरैकचित्ता निष्कम्पा सर्वैकर्मसु गम्यते ॥’

इति । वर्णा मातङ्गाद्याः । आदिशब्दात् वयःप्र-  
भृति लक्षणजातम् । शक्तेर्लक्षणमेतत्—तद्वद-  
भेदः । ततोऽनपेक्ष्यं वयोजात्यादि । अत एव  
तत्त्वादात्म्यमेव अवलम्ब्य अस्याः सर्वत्र तत्त-  
द्वदभिन्नत्वमुक्तम् ॥

तदाह

लौकिकालौकिकद्वयात्म-  
सङ्गात्तादात्म्यतोऽधिकात् ॥ १०१ ॥  
कार्यहेतुसहोत्था सा  
त्रिधोक्ता शासने गुरोः ।  
साक्षात्परम्परायोगा-  
त्ततुल्येति त्रिधा पुनः ॥ १०२ ॥

इह खलु गुरोः शासने अस्मद्दर्शने सा एवंविधा  
शक्तिर्जन्या जनिका सहजा चेति मुख्यया वृत्त्या  
त्रिविधा उक्ता यतोऽत्र अस्या लौकिकात् यौना-  
दलौकिकात् ज्ञानीयाच्च सम्बन्धादधिकं तादा-  
त्म्यम् । अन्यत्र हि ज्ञानीय एव सङ्ग इति तत्र  
तथा न तादात्म्यमिति । एवंच अस्याः शक्तेः  
साक्षात् पारम्पर्येण वा द्वैधे षड्बिधत्वम् । तदुक्तं

‘कार्यहेतुसहोत्थत्वात्रैधं साक्षादथान्यथा ।’

इति । पारम्पर्ययोगो यथा कार्याया अपि कार्यी  
हेतोरपि हेतुः सहोत्थाया अपि कार्या चेति ।  
अत एव अत्र आसां ततुल्यत्वमुक्तम् । ननु

‘सपत्नी भगिनी माता दुहिता वा शुभा सखी ।’

इत्यायुक्त्या स्वपत्न्यपि अत्र कस्मात् न परिग-  
णिता यत् तत्रापि अस्ति लौकिकालौकिकतया  
द्व्यात्मसङ्गः । तत् कथमिह अस्याः षड्बिधत्वमेव  
उक्तम् । सत्यं, किन्तु अत्र लौकिकवत् रिंसया  
न प्रवृत्तिः, अपितु वक्ष्यमाणदशा अनव-  
चिछन्नपरसंवित्स्वरूपावेशासमुक्ततयेत्येवंपरमेत-

दुक्तम् । स्वपत्यां हि रिरंसासम्भावनाया अपि  
अवकाशः स्यात् । यदुक्तं

‘दूरीं कुर्यात् कार्यार्थीं न पुनः काममोहितः ।

इति,

‘स्थित्यर्थं रमयेत्कान्तां न लौलयेन कदाचन ॥’

इति,

‘शिवशक्त्यात्मकं रूपं भावयेच परस्परम् ।  
न कुर्यान्मानवीं बुद्धिं रागमोहादिसंयुताम् ॥  
ज्ञानभावनया सर्वं कर्तव्यं साधकोत्तमैः ।’

इति च । अत्रैव शास्त्रान्तरविरोधोऽपि परिहृतः ।  
तत्रापि हि रिरंसापरिहारेण कार्यार्थितया एव-  
मान्मातम् । यत्समृतिः

‘घृतेनाभ्यज्य गात्राणि तैलेनापि घृतेन वा ।  
मुखान्मुखं परिहरन् गात्रैर्गात्राण्यसंस्पृशन् ॥  
कुले तदवशेषे च सन्तानार्थं न कामतः ।  
नियुक्तो गुरुभिर्गच्छेद्धातुर्भार्या यवीयसः ॥’

इति । एवं च अत्र निर्विकल्पघृतीनां महात्मनां  
ज्ञानिनामेव अधिकारो येषां स्वघृतिप्रतिक्षेपेण

संविदद्वैते एव किमेकाग्रीभूतं चेतो न वेति  
प्रत्यवेक्षामात्रे एव अनुसन्धानम् । यदभिप्रा-  
येणैव

‘न चर्या भोगतः प्रोक्ता ख्याता कामसुखपिणी ।  
खचित्प्रत्यवेक्षातः स्थिरं किं वा चलं मनः ॥’

इत्यादि उक्तम् ॥ १०२ ॥

न च एतदस्मदुपज्ञमेवेत्याह

श्रीसर्वाचारहृदये

तदेतदुपसंहृतम् ।

षडेताः शक्तयः प्रोक्ता

भुक्तिसुक्तिफलप्रदाः ॥ १०३ ॥

‘वेगवत्यथ संहारी त्रैलोक्यक्षोभणी तथा ।

अर्धवीरासना चैव वक्कौला तु पञ्चमी ॥’

इत्यादि तु अवान्तरभेदप्रायं प्रत्येकं सम्भवदपि  
आनन्त्यादिह न परिगणितम् ॥ १०३ ॥

ननु एतदास्ताम्, ‘बाह्यस्थया शक्तया साकं  
समर्चयेत्’ इत्येव कस्मादुक्तमित्याशंक्य आह

द्वाभ्यां तु सृष्टिसंहारौ

तस्मान्मेलकमुक्तमम् ।

द्वाभ्यां शक्तिशक्तिमन्न्यां हेतुभूताभ्यां हि  
सद्व्यवेलायां परस्परैन्मुख्येन मुख्येन स्वस्वरू-  
पविश्रान्त्या स्वष्टिसंहारौ । तस्मादुभयमयी स्थि-  
तिस्तदुल्लासस्तु तुर्याशे इति एवं तत्स्वरसत  
एव यदुदेति, तत इदं मेलकमुक्तमं परपदापत्ति-  
दायित्वात् तादात्म्यकरमित्यर्थः ॥

कथं च एतत् कार्यमित्याह  
तामाहृत्य मिथोऽभ्यर्च्य  
तर्पयित्वा परस्परम् ॥ १०४ ॥

अन्तरङ्गक्रमेणैव  
मुख्यचक्रस्य पूजनम् ।

अभ्यर्च्येति अर्थात् शक्तिशक्तिमत्पदे । पू-  
जनमिति अर्थात् कार्यम् ॥

ननु कोऽसावान्तरः क्रमः, किंच तत् मुख्यं  
चक्रमित्याशङ्क्य आह

यदेवानन्दसन्दोहि  
संविदो ह्यन्तरङ्गकम् ॥ १०५ ॥

३ तत्प्रधानं भवेच्चक्र-  
मनुचक्रमतोऽपरम् ।

अतोऽपरमिति तथा न आनन्दसन्दोहीत्यर्थः ॥  
चक्रशब्दस्य च प्रवृत्तौ किं निमित्तमित्या-  
शङ्क्य आह-

विकासात्तृप्तिः पाशो-  
त्कर्तनात्कृतिशक्तिः ॥१०६॥

चक्रं कसेश्वकेः कृत्या  
करोतेश्व किलोदितम् ।

कसी विकासे, चक तृसौ, कृती छेदने,  
दुक्षज् करणे,—इति धातुचतुष्टयार्थान्वयादत्र  
चक्रशब्दः । तेन विकसति, चकति, कृन्तति,  
करोतीति चक्रम् ॥

४ ननु

‘आनन्दजननं पूजायोग्यं हृदयहारि यत् ।’

इत्यादिनीत्या पूजोपयोगिनो द्रव्यजातस्य आ-  
नन्दसन्दोहित्वं लक्षणं सर्वत्र उक्तम् । इह

पुनर्मुख्यचक्रादेः पूज्यस्यैव कथं तदुच्यते इत्याशङ्क्य आह

यागश्च तर्पणं बाह्ये

विकासस्तच्च कीर्त्यते ॥ १०७ ॥

बहिरपि यागो नाम तर्पणमुच्यते । तच्च  
चितो नैराकाङ्क्ष्योत्पादात् विकासः समुच्छल-  
द्रूपत्वमित्यर्थः ॥ १०७ ॥

ननु बहिस्तर्पणमेव कुतः स्याद्यतोऽपि चितो  
विकासः समुदियादित्याशङ्क्य आह

चक्रानुचक्रान्तरगा-

च्छक्तिमत्परिकल्पितात् ।

प्राणगादप्यथानन्द-

स्यन्दिनोऽभ्यवहारतः ॥ १०८ ॥

गन्धधूपस्त्रगादेश्च

बाह्यादुच्छलनं चितः ।

तेन शक्तिमत्परिकल्पितात्

तेन निर्भरमात्मानं बहिश्चक्रानुचक्रगम् ।

विशुद्धिरुद्धर्धाधरयोरन्तः प्रीला च तर्पयेत् ॥

इत्यादिनीत्या चक्रानुचक्रान्तरगत्पानाद्यात्मनः

‘शून्योद्भवो भवेद्वायुमेद्रस्योत्थापनं भवेत् ।  
वायुमेद्रसमायोगात् ..... ॥’

इत्यादिदृशा प्राणगात् तत्प्रेरणात्मनो गन्धधूप-  
स्त्रगादेवाद्यात् च आनन्दस्यन्दिनोऽभ्यवहारात्  
चित उच्छ्लनं विकासः स्यादित्यर्थः ॥

एवं मुख्यचक्रैकात्म्यमासुमनुचक्रेषु तर्पणं  
कार्यमित्याह

इत्थं स्वोचितवस्त्वंशै-

रनुचक्रेषु तर्पणम् ॥ १०९ ॥

कुर्वीयातामिहान्योन्यं

मुख्यचक्रैकताकृते ।

स्वोचितं वस्तु रूपाद्यन्यतमम्, अनुचक्रे-  
ष्विति चक्षुरादीन्द्रियरूपेषु; अथच स्वोचितं  
वस्तु आलिङ्गनपरिच्छब्नादि । तदुक्तं

‘किं पूज्यं पूजकः कोऽसावाहानं कीदृशं भवेत् ।

किं पुष्पं धूपचरुकं को मत्रो जप एव च ॥

किं कुण्डं भवति ह्यग्निः काष्ठं किं चाज्यमेव वा ।

कः समाधिः महेशान इति श्रूहि त्रिलोचन ॥’

**इति उपक्रम्य**

‘योषितश्वैव पूज्यन्ते पुरुषश्वैव पूजकः ।  
 आहानं तु तयोः प्रीतिः पुष्पं च करजक्षतम् ॥  
 धूपमालिङ्गनं प्रोक्तं चरु तनुकृतं भवेत् ।  
 मत्रः प्रियाया वाञ्जालं जपश्चाप्यधरामृतम् ॥  
 भगं कुण्डं सुवं लिङ्गमयिश्वैव भगाङ्करः ।  
 आज्यं च भजते बीजमित्युक्तं भैरवागमे ॥  
 शब्दः स्पर्शश्च रूपं च रसो गन्धश्च पञ्चमः ।  
 उत्क्षेपानन्दकाले तु पञ्चधा वस्तुसन्ततिः ॥  
 स समाधिः महेशानि ज्ञात्वा शिवमवाप्न्यात् ।’

**इति ॥**

ननु अनुचक्तर्पणात् कथं मुख्यचक्रैकात्म्यं  
 स्यादित्याशङ्कां गर्भीकृत्य आगममेव अत्र सं-  
 वादयति

**उक्तं च त्रिशिरस्तत्रे**

**विमलासनगोचरः ॥ ११० ॥**

**अक्षषट्कस्य मध्ये तु**

**रुद्रस्थानं समाविशेत् ।**

इह अनुचक्त्रात्मनां निखिलानां चक्राणां मध्ये  
 तत्संक्षोभे यथोचितमर्थजातमाहरन्नपि विमलं

तदासङ्गाभावात् वैवश्यकलंकोन्मुक्तं यदासन-  
मवस्थानं तन्निष्ठः सन् स्वस्वरूपविश्रान्त्या तत्क्षो-  
भोपसंहारात् रुद्रस्थानं समाविशेत् मुख्यचक्रा-  
त्मकपरप्रमातृदशावेशभागभवेदित्यर्थः ॥

एतदेव प्रपञ्चयति  
निजनिजभोगभोग-  
प्रविकासिनिजस्वरूपपरिमर्शे ॥१११॥  
क्रमशोऽनुचक्रदेव्यः  
संविचक्रं हि मध्यमं यान्ति ।

यत् निजनिजेन रूपाद्यन्यतमालोचनात्मना  
भोगभोगेन बहिरुच्छलद्रूपतया प्रविकासन-  
शीलस्य निजस्य प्रमातृरूपस्य स्वरूपस्य प-  
रिमर्शे स्वात्मचमत्कारोल्लासे सति यथायथं  
द्वगाद्यनुचक्रदेव्यो मध्यमं सर्वसंविद्विश्रान्ति-  
स्थानतया मुख्यं परमानन्दमयप्रमातृसतत्वं  
संविचक्रं यान्ति तत्रैव विश्रान्तिमासादय-  
न्तीत्यर्थः ॥

ननु एवं तत्तदर्थग्रहणकाले सर्वेषामविशेषे-

णैव मुख्यचक्रैकात्म्यं सेत्स्यतीति किमेतदुपदे-  
शेनेत्याशङ्क्य आह  
स्वस्थतनोरपरस्य तु  
ता देहाधिष्ठितं विहाय यतः ॥११२॥  
आसत इति तदहंयु-  
र्नो पूर्णो नापि चोच्छलति ।

तदितरस्य पुनः स्वस्थतनोरेवं परामर्शशू-  
न्यतया तटस्थप्रायता दृगायनुचक्रदेव्यो यतो  
देहाधिष्ठितं विहाय आसते तत्र उदासीनत्व-  
मालम्बन्ते, ततस्तत्र देहे एव अहंयुर्यहीताभि-  
मानो नो पूर्णः सर्वाकाङ्क्षासंक्षयादुपरतेन्द्रिय-  
वृत्तिः, नापि च उच्छलति साकाङ्क्षत्वेऽपि दृगा-  
दीन्द्रियवृत्त्यौदासीन्यात् बहिरुन्मुखो न भवेदु-  
भयन्नष्ट एव असावित्यर्थः ॥

ननु एवमनुचक्रदेवीनां मुख्यचक्रविश्रान्त्या  
अनयोः किं स्यादित्याशङ्क्य आह  
अनुचक्रदेवतात्मक-  
मरीचिपरिपूरणाधिगतवीर्यम् ॥११३॥

तच्छक्तिशक्तिमयुग-  
मन्योन्यसमुखं भवति ।  
द्वगादिदेवीरूपाभिर्मरीचिभिः

‘येन येनाक्षमार्गेण यो योऽर्थः प्रतिभासते ।  
स्वावष्टम्भवलाद्योगी तद्रत्नतन्मयो भवेत् ॥’

इत्यादिनीत्या यत् परिपूरणं, तेन लब्धनिजा-  
वष्टम्भं सत् तदेवमुक्तरूपं शक्तिशक्तिमयुगल-  
मन्योन्यसंमुखं भवति सङ्घमासादयेदित्यर्थः ॥

ननु एवमपि अस्य किं स्यादित्याशङ्क्य आह  
तयुगलमूर्धवधाम-  
प्रवेशसंस्पर्शजातसङ्घोभम् ॥११४॥  
क्षुभ्नात्यनुचक्राण्यपि  
तानि तदा तन्मयानि न पृथक्तु ।

संघट्वेलायां हि ऊर्धवधामनि परानन्दमये  
योगिनीवक्रात्मनि मुख्यचक्रे समावेशतारत-  
म्यात् जातः सम्यक् देहाद्यभिमानन्यगभावेन  
क्षोभः पूर्णतालक्षणः स्वात्मचमत्कारातिशयो  
यस्य, एवंविधं तत् शक्तिशक्तिमल्लक्षणं युगल-

मनुचक्राण्यपि क्षुभ्राति तदेकमयतयैव परा-  
मृशोदित्यर्थः ॥

ननु देहाद्यभिमानन्यगभावेन तत्र समावि-  
ष्टस्य क इव अनुचक्रार्थः इत्याशङ्क्य उक्तं  
तानि तदा तन्मयानि न पृथक् तु इति । अ-  
थच अत्र परस्पराहननालिङ्गनपरिच्छुम्बनादिल-  
क्षणः क्षोभः ॥

एवमत्र परस्या एव संविदः समुदयः स्या-  
दित्याशङ्क्य आह

इत्थं यामलमेत-

द्विलितभिदासंकर्थं यदेव स्यात् ॥११५॥  
क्रमतारतम्ययोगा-

त्सैव हि संविद्विसर्गसङ्घट्टः ।

तङ्गवधामानुत्तर-

मुभयात्मकजगदुदारसानन्दम् ॥११६॥

नो शान्तं नाप्युदितं

शान्तोदितसूतिकारणं परं कौलम् ।

विसर्गसंघट्ट इति सङ्घट्टरूपो विसर्ग

इत्यर्थः । उभयात्मकेति शिवशक्तिसामरस्यम्-  
यजगदानन्दरूपमित्यर्थः । शान्तमिति विश्वो-  
क्तीर्णम् । उदितमिति विश्वमयम् । परं कौलमि-  
ति शान्तोदितादिशब्दव्यपदेश्यत्वायोगादतीव  
रहस्यरूपमित्यर्थः । अथच क्षेपस्य असम्पत्तेन  
शान्तं स्वस्वरूपविश्रान्त्या च न उदितं, किन्तु  
एतदवस्थाद्वयहेतुभूतमनवच्छिन्नसंविन्मात्रस-  
तत्त्वमित्यर्थः ॥

एतदावेशो च अवश्यमवधातव्यमित्याह  
अनवच्छिन्नपदेष्टु-

स्तां संविदमात्मसात्सदा कुर्यात् । ११७  
अनवच्छिन्नं परमा-

र्थतो हि रूपं चितो देव्याः ।

कथंच अत्र आवेशः सिद्ध्येदित्याशङ्क्य आह  
ईदक्तादक्प्राय-

प्रशमोद्यभावविलयपरिकथया । ११८  
अनवच्छिन्नं धाम  
प्रविशेद्वैसर्गिकं सुभगः ।

ईदकाईवप्राययोः स्वानुभवमात्रैकरूपत्वात्  
तथा व्यपदेष्टुमशक्ययोः प्रशमोदययोः शान्तो-  
दितयोः रूपयोर्यौ भावविलयावुत्पत्यनुत्पत्तीं  
तत्र

‘भावे त्यक्ते निरुद्धा चिन्नैव भावान्तरं बजेत् ।

तदा तन्मध्यभावेन विकसत्यतिभावना ॥’ (वि०भै० ६२)

इति भज्ञ्या परितः समन्तादामर्शनेन वैसर्गि-  
कमनवच्छब्दं धाम सुभगः प्रविशेत् पूर्णपरसं-  
विदात्मसंवित्साक्षात्कारोऽस्य सिद्धेदित्यर्थः ॥

ननु भवतु एवं, शान्तोदितयोस्तु रूपयोरु-  
दय एव कथं भवेत्; किं शक्तिगतत्वेनैव, किमुत  
शक्तिमद्वत्त्वेनैवेत्याशङ्क्य आह  
शान्तोदितात्मकं द्वय-

मथ युगपदुदेति शक्तिशक्तिमतोः ११९

अथशब्दः प्रतिवचने ॥ ११९ ॥

इयान्पुनरत्र विशेष इत्याह  
रूपमुदितं परस्पर-  
धामगतं शान्तमात्मगतमेव ।  
उदितं हि रूपं शक्तिशक्तिमतोरन्योन्यमौ-

न्मुख्यानतिवृत्तेः स्वस्वमुख्यचक्राख्यधासैकयको-  
डीकरणेन परिस्फुरेत् । शान्तं पुनरात्मगतमेव,  
तथात्वे हि स्वात्मन्येव परं विश्रान्तिशदियात् ॥

ननु एवं शक्तिशक्तिमतोरुक्तमैकात्म्यं किं न  
हीयेतेत्याशङ्क्य आह  
उभयमपि वस्तुतः किल  
यामलमिति तथोदितं शान्तम् ॥ १२० ॥

वस्तुतो हि अपरित्यक्तैकात्म्यमपि इदं  
शक्तिशक्तिमल्लक्षणमुभयं शान्ततायामात्मनि  
विश्रान्येत्, नतु परस्परस्य भेदाभिसन्धानेनेति ।  
तथा आत्मगतत्वेन शान्तं रूपमुद्दितमुक्त-  
मित्यर्थः ॥ १२० ॥

एवमपि अनयोरयं विशेष इत्याह  
शक्तिस्तद्वदुचितां

स्मृष्टिं पुष्णाति नो तद्वान् ।  
शान्तोदितात्मकोभय-

रूपपरामर्शसाम्ययोगेऽपि ॥ १२१ ॥

शान्तोदितात्मनो रूपद्वयस्य य एवं प्रा-

मर्शः, तत्र साम्ययोगेऽपि शक्तिरैव पुनस्तद्वद्दु-  
चितां शक्तिमदानुग्रहेन उल्लसितां स्थृष्टे पु-  
ष्णाति गर्भं जनयेत्, न शक्तिमानिति ततोऽस्या  
विशेष इत्यर्थः ॥ १२१ ॥

ततश्च गर्भधारणादेव अस्याः सर्वत्र शास्त्रे  
प्रविक्खरमध्यधामत्वमुक्तमित्याह

**प्रविक्खरमध्यपदा**

शक्तिः शास्त्रे ततः कथिता ।

यदभिप्रायेणैव

‘तिष्ठेत्संवत्सरं पूर्णं साधको नियतव्रतः ।  
सिद्धिर्भवति या तस्य सा दिनैकेन योषिताम् ॥’

इत्यादि अन्यत्र उक्तम् ॥

अतश्च इयमेव ज्ञानसङ्गमणे योग्येत्याह  
तस्यामेव कुलार्थं

सम्यक् संचारयेद्गुरुस्तेन ॥ १२२ ॥

तद्वारेण च कथित-  
क्रमेण संचारयेत् नृषु ।

तेनेति प्रविक्खरमध्यत्वेन हेतुनेत्यर्थः ।

तद्वरेणेति शक्तिसुखेन । तृणां हि मध्यपद-  
प्रविकासो नास्तीत्याशयः । यदभिप्रायेणैव  
‘स्त्रीमुखे निक्षिपेत्प्राज्ञः स्त्रीमुखाद्राहयेत्प्रिये’ ।  
इति,

‘स्त्रीमुखाच्च भवेत्सिद्धिः सुसिद्धं तासु तत्पदम्’ ॥  
इति च उक्तम् ॥

एतच्च गुरुभिरपि उक्तमित्याह  
स्वशरीराधिकसङ्घा-  
वभावितामिति ततः प्राह ॥ १२३ ॥

श्रीमत्कल्पटनाथः

प्रोक्तसमस्तार्थलब्धये वाक्यम् ।

श्रीकल्पटनाथो हि समनन्तरमेव प्रोक्तं  
शक्तिलक्षणात्प्रभृति समस्तमर्थं संग्रहीतुं स्वश-  
रीरादपि स्वारसिकमध्यधामप्रविक्खरतया अ-  
धिकेन, अत एव सता भावेन भावितां संस्कृतां  
शक्तिं गुरुः कुर्यादिति वाक्यं प्राहेति वाक्यार्थः ॥

एवमेतत् प्रसङ्गादभिधाय प्रकृतमेव आह  
तन्मुख्यचक्रमुक्तं  
महेशिना योगिनीवक्रम् ॥ १२४ ॥

**तत्रैष सम्प्रदाय-**  
**स्तस्मात्संप्राप्यते ज्ञानम् ।**

तत् उक्तेन प्रकारेण भगवता महेश्वरेण  
पिचुवक्राद्यपरपर्यायं योगिनीवक्रमेव मुख्यचक्र-  
मुक्तम् । तत्रैव एष उक्तो वक्ष्यमाणो वा सम्प्र-  
दायोऽनुष्ठेयो यतस्तस्मात् ज्ञानं संप्राप्यते परसं-  
वित्समावेशोऽस्य जायते इत्यर्थः ॥

ननु अतः कीदृक् ज्ञानमाप्यते इत्युच्यता-  
मित्याशङ्क्य आह  
**तदिदमलेख्यं भणितं**

वक्राद्वक्रस्थमुक्तयुक्त्या च ॥ १२५ ॥  
वक्रं प्रधानचक्रं  
स्वा संविलिख्यतां च कथम् ।

अलेख्यमिति विकल्पयितुमशब्दमित्यर्थः ॥  
ननु एतत् वक्राद्वक्रस्थं, तत् कथमलेख्य-  
मित्युक्तमित्याशङ्क्य आह उक्तेत्यादि । वक्रं च  
'वक्रं हि नाम तन्मुख्यं चक्रमुक्तं महेशिना ।  
योगिनीवक्रं ..... ॥'

इत्याद्युक्तयुत्तया प्रधानचक्रमुच्यते इति तदु-  
भयसंघटे जायमाना स्वा अनुभूतिमात्रस्वभावा  
संवित् कथं लिख्यतामिति ॥

कथमेतदुक्तमित्याशङ्क्य आह  
अथ सृष्टे द्वितयेऽस्मिन्  
शान्तोदितधास्त्रियेऽनुसन्दधते ॥१२६॥  
प्राच्यां विसर्गसत्ता-  
मनवच्छिदि ते पदे रुढाः ।

अथशब्दः प्रतिवचने । तेन शान्तोदितत्वेन  
द्विप्रकारे अस्मिन् समनन्तरोक्तसतत्वे

‘स्वातंत्र्यामुक्तमात्मानं ..... ।’ (१५१२६)

इत्यादिहष्ट्या सृष्टे स्वसमुल्लासिते धास्त्रिये  
प्राच्यां

‘.....शान्तोदितस्त्रिकारणं परं कौलम् ।’ (११६)

इत्याद्युक्तया एतदवस्थाद्योदयहेतुभूतां तत्सं-  
श्वमर्यां विसर्गसत्तामनुसन्दधते तत्स्फारसार-  
मेवेदं सर्वमित्यामृशन्ति, ते अनवच्छिन्ने पदे  
रुढाः पूर्णे पदे विश्रान्ता इत्यर्थः ॥

एवमेतत् मुमुक्षुविषयमभिधाय, बुमुक्षुवि-  
षयमपि आह  
ये सिद्धिमासुकामा-

स्तेऽभ्युदितं रूपमाहरेयुरथो ॥ १२७॥  
तेनैव पूजयेयुः  
संविन्नैकत्वशुद्धतमवपुषा ।

ये पिण्डस्थैर्यादिरूपां सिद्धिमासुकामाः, ते  
तदभ्युदितं रूपं कुण्डगोलकादिशब्दव्यपदेश्य-  
माहरेयुः । अथ तेनैव अभ्युदितेन रूपेण  
‘आनन्दो ब्रह्मणो रूपं ………’

इति श्रुतेरानन्दमयतया संविन्नैकत्वात्

‘तस्माद्यत्संविदो नातिदूरे तच्छुद्धमाहरेत् ।’

इति नीत्या शुद्धतमवपुषा पूजयेयुर्दीवीचकं  
तर्पयेयुरित्यर्थः ॥

कथंच अत्र आहरणादि स्यादित्याशङ्क्य आह  
तदपिच मिथो हि वक्रा-

त्रधानतो वक्रगं यतो भणितम् ॥ १२८॥  
अजरामरपदान-

प्रवणं कुलसंज्ञितं परमम् ।

तदपिच अभ्युदितं रूपं यतः

‘सदेहावस्थितं द्रव्यं रसायनवरं शुभम् ।’

इत्यादिदृशा देहे एव अवस्थानात् कुलसंज्ञि-  
तमत एव परमम्, अत एव

‘शिवः प्रशस्यते नित्यं पूजाख्यं त्रिदशार्चितम् ।

येन प्राशितमात्रेणामरो भवति मानवः ॥

अथवा मिथ्रितं देवि भुज्ज्ञे यः सततं नरः ।

वलीपलितनिर्मुक्तो योगिनीनां प्रियो भवेत् ॥’

इत्यादिनयेन अजरामरपददानप्रवणं प्रधानतो  
वक्रात् योगिनीवक्रात् मिथः परस्परस्य वक्रगं  
भणितं सर्वशास्त्रेषु उक्तमित्यर्थः । एतच्छि यो-  
गिनीवक्रात् स्ववक्रे, ततः शक्तिवक्रे, ततः  
स्ववक्रे, ततोऽपि अर्धपात्रादौ निक्षिपेदिति  
गुरवः । यदागमोऽपि

‘विद्राख्य गोलकं तत्र कुण्डं च तनुमध्यमे ।

तत्स्यं गृह्य महाद्रव्यं मुखेन तनुमध्यमे ॥

तद्वक्रगं ततः कृत्वा पुनः कृत्वा स्ववक्रगम् ।

पात्रं प्रपूर्येतेन महाल्यम्बुविमिथ्रितम् ॥

तेनार्धपात्रं कुर्वीत सर्वसिद्धिकलप्रदम् ॥’

इति,

१३० श्लो० ]

एकोनर्तिंशमाहिकम् ।

६३

‘वक्राद्वक्रप्रयोगेण समाहृत्य महारसम् ।  
तेन सन्तर्पयेचक्रं देवतावीरसंयुतम् ॥’

इति,

‘ततो दूरीं क्षोभयित्वा यस्येच्छा संप्रवर्तते ।  
तदुत्थं द्रव्यनिचयं प्राशयेच्च परस्परम् ॥’

इति,

‘उभयोत्थेन वीर्येण मत्रविद्या यजेत्तथा ।’

इति ॥

एवमेतत् ज्ञानिविषयमभिधाय, कर्मिविषय-  
मपि आह

येऽप्यप्राप्तविबोधा-

स्तेऽभ्युदितोत्कुळ्यागसंरूढाः ॥१२९॥

तत्परिकल्पितचक्र-

स्थदेवताः प्राप्नुवन्ति विज्ञानम् ।

अप्राप्तविबोधा इति अप्ररूढज्ञानाश्रया-  
मार्गनिष्ठा इत्यर्थः ॥

तत्रैव चक्रस्थानां देवतानां परिकल्पना-  
दर्शयति

ते तत्र शक्तिचक्रे  
 तेनैवानन्दरसमयेन बहिः ॥ १३० ॥  
 दिक्षु चतसृषु प्रोक्त-  
 क्रमेण गणनाथतः प्रभृति सर्वम् ।  
 संपूज्य मध्यमपदे  
 कुलेशयुग्मं त्वरात्रये देवीः ॥ १३१ ॥  
 बाह्ये प्रत्यरमथ किल  
 चतुष्क्रमिति रश्मिचक्रमकारम् ।  
 अष्टकमष्टाष्टकमथ  
 विविधं संपूजयेत्क्रमेण मुनिः ॥ १३२ ॥  
 शक्तिचक्रे इति शक्तेः संबन्धिनि योगिनी-  
 वक्रात्मनि मुख्यचक्रे इत्यर्थः । तेनैवेति अभ्यु-  
 दितेन रूपेण । प्रोक्तेति नित्याचार्मिधानावसरे ।  
 अकारमिति द्वादशारम् ॥ १३२ ॥  
 न केवलमेतत् शक्तिचक्रे एव पूज्यं, याव-  
 त्स्वस्मिन्नपीत्याह  
 निजदेहगते धामनि  
 तथैव पूज्यं समभ्यस्येत् ।

ननु सङ्घटाभ्युदितोभयात्मकं विसर्गमनु-  
सन्दधतामनवच्छिदि पदे प्ररोहो विज्ञानप्रा-  
सिश्च भवेदित्युक्तं, शान्तात्मनि विसर्गे पुनः  
प्ररूढानां का गतिरित्याशङ्क्य आह  
यत्तच्छान्तं रूपं

तेनाभ्यस्तेन हृदयसंवित्या ॥ १३३ ॥  
शान्तं शिवपदमेति हि  
गलिततरङ्गार्णवप्रख्यम् ।

एतीति अभ्यस्तशान्तरूपः । शान्तत्वमेव  
स्फुटीकृतं गलिततरङ्गार्णवप्रख्यमिति ॥

ननु एवं च अस्य किं स्यादित्याशङ्क्य आह  
तच्छान्तपदाध्यासा-

चक्रस्थो देवतागणः सर्वः ॥ १३४ ॥  
तिष्ठत्युपरतवृत्तिः  
शून्यालम्बी निरानन्दः ।

उपरतवृत्तिरिति सर्वभावसंक्षयात्, अत एव  
उक्तं शून्यालम्बीति, अत एव  
.....निरालम्बः परः शिवः ।

इति द्वाशा शिवपदविश्रान्त्या निरानन्दः ॥

न केवलं मध्यचक्रस्थ एव देवतागण एव-  
मास्ते, यावदनुचक्रस्थोऽपीत्याह  
योऽप्यनुचक्रहृगादि-

स्वरूपभाक् सोऽपि यत्तदायत्तः ॥ १३५ ॥  
तेनानन्दे मम-

स्तिष्ठत्यानन्दसाकाङ्क्षः ।

अनुचक्रहृगादिस्वरूपभागिति अर्थात् देव-  
तागणः । तदायत्त इति मुख्यचक्रस्थदेवतागण-  
वशः । तेनेति तदायत्तत्वेन ॥

ननु एवमनुचक्रदेवतागणोऽपि निरानन्दे  
एव पदे विश्रान्तोऽस्तु, किमस्य आनन्दसाकाङ्क्ष-  
त्वेनेत्याशङ्क्य आह

परतत्स्वरूपसङ्क्ष-

द्वमन्तरेणैष करणरश्मिगणः ॥ १३६ ॥  
आस्ते हि निःस्वरूपः

स्वरूपलाभाय चोन्मुखितः ।

एष द्वग्रायात्मा करणदेवतागणो हि परे स्वा-

नन्दनिर्भरतया सर्वोक्तुष्टे तस्मिन् समनन्तरो-  
क्तसतत्त्वे प्रमात्रात्मनि संविद्रूपे विश्रान्तिं विना-  
निःस्वरूपो निजनिजार्थाहरणादावक्षमः स्वरूपं  
लब्धुमुन्मुखितश्च आस्ते आनन्दसाकाङ्क्षो भवे-  
दित्यर्थः ॥

एवंविधश्च अयं करणरश्मिगणः किं कुर्या-  
दित्याशङ्क्य आह-

रणरणकरसान्निजरस-

भरितबहिर्भावचर्वणवशेन ॥ १३७ ॥

विश्रान्तिधाम किञ्चि-

लुभ्ध्वा स्वात्मन्यथार्पयते ।

एष करणरश्मिगणो हि अभिलाषाभिष्व-  
ज्ञात् निजरसभरितानां स्वसंविन्मयतयैव बहि-  
रवभासितानां भावानां यत् चर्वणं रक्तिस्तद्वशेन  
स्वावमर्शरूपं किञ्चित् विश्रान्तिधाम लुभ्ध्वा  
अनन्तरमर्थात् चर्वितमेव भावजातं स्वात्मनि  
अर्पयते

‘निजनिजभोगभोगप्रविकासिनिजस्वरूपपरिमर्शे ।  
क्रमशोऽनुचक्रदेव्यः संविचक्रं हि मध्यमं यान्ति ॥’ (११२)

इत्यादिवशा प्रमात्रात्मनि मुख्ये संविज्ञके  
 विश्रान्ति भजते इत्यर्थः ॥  
 ननु एवं तद्विश्रान्त्या अस्य किं स्यादित्या,  
 शङ्क्य आह  
 तन्निजविषयार्पणतः  
 पूर्णसमुच्छलितसंविदासारः ॥१३८॥  
 अनुचक्रदेवतागण-  
 परिपूरणजातवीर्यविक्षोभः ।  
 चक्रेश्वरोऽपि पूर्वो-  
 क्तयुक्तिः प्रोच्छलेद्रभसात् ॥१३९॥

चक्राणां हि विश्रान्तिधामत्वादीश्वरः प्रमा-  
 तापि निजनिजविषयार्पणवशादनुचक्रदेवताग-  
 णेन यत् परिपूरणं, तेन जातवीर्यविक्षोभो  
 व्यक्तनिजावष्टम्भः, अत एव पूर्णसमुच्छलि-  
 तसंविदासारः पूर्वम्  
 ‘अनुचक्रदेवतात्मकमरीचिपरिपूरणाधिगतवीर्यम् ।  
 तच्छक्तिशक्तिमध्यगमन्योन्यसमुन्मुखं भवति ॥’ (११३)  
 इत्याद्युक्तयुक्तितो रभसात् प्रोच्छलेत् सहसैव  
 बहिरुमुखः स्यादित्यर्थः ॥ १३९ ॥

प्रकृतमेव उपसंहरति  
त्रिविधो विसर्ग इत्थं  
सङ्घट्टः प्रोदितस्तथा शान्तः ।

त्रिषु प्रकारेषु विसर्गशब्दस्य प्रवृत्तौ निमित्तं  
दर्शयति  
विसृजति यतो विचित्रः  
सर्गो विगतश्च यत्र सर्ग इति ॥ १४० ॥  
यत इति हेतौ ॥ १४१ ॥

नच एतदस्मदुपज्ञमेवेत्याह  
श्रीतत्वरक्षणे श्री-  
निगमे त्रिशिरोमते च तत्प्रोक्तम् ।

तत्र

‘तत्त्वरक्षाविधानेऽतो विसर्गत्रैधमुच्यते ।’  
इत्यादिना तत्त्वरक्षाविधानस्य प्राक्संवादित-  
त्वात् तद्व्याख्यानमनुकूलं, श्रीगमशास्त्रं संवादयति  
कुण्डं शक्तिः शिवो लिङ्गं  
मेलकं परमं पदम् ॥ १४२ ॥

द्वाभ्यां सृष्टिः संहतिस्त-  
द्विसर्गस्त्रिविधो गमे ।

कुण्डं भगवच्छक्तिरुदितं रूपम्, शिवः  
शान्तं, मेलकं सङ्घटः । तत्रोदितत्वादेव शक्तया  
सृष्टेः, शान्तत्वादेव शिवेन संहारस्य, परमं पद-  
मित्युक्तया सङ्घटेन सर्वावच्छेदविरहादनाख्यस्य  
च उदय इत्ययं गमशास्त्रे त्रिविधो विसर्गः ॥

एवं गमशास्त्रं संवादयित्वा श्रीत्रिशिरोभैर-  
वमपि संवादयति

स्त्रोतोदयस्य निष्ठान्त-  
मूर्ध्वाधश्चकबोधनम् ॥ १४२ ॥

विश्रामं च समावेशं

सुषीणां मरुतां तथा ।

गतभेदं च यन्त्राणां

सन्धीनां मर्मणामपि ॥ १४३ ॥

द्वासप्तिपदे देहे

सहस्रारे च नित्यशः ।

गत्यागत्यन्तरा वित्ती  
 सङ्घट्यति यच्छ्वः ॥ १४४ ॥  
 तत्प्रयत्नात्सदा तिष्ठे-  
 त्सङ्घट्टे भैरवे पदे ।  
 उभयोस्तन्निराकार-  
 भावसंप्राप्तिलक्षणम् ॥ १४५ ॥  
 मात्राविभागरहितं  
 सुस्फुटार्थप्रकाशकम् ।

इह नित्यमूर्ध्वाधोवर्तीनां चक्राणां सुषीणां  
 यच्चाणां सन्धीनां मर्मणां मरुतां च गतभेद-  
 मत एव दक्षवामवाहात्मनः स्त्रोतोद्वयस्य नि-  
 ष्टान्तं मध्यधामविश्रान्तिपर्यन्तं बोधनं विश्रामं  
 समावेशं च विधाय, द्वासप्तिपदे सहस्रारे देहे  
 ‘द्वासप्तिसहस्राणि नाडीनां नाभिचक्रके ।’  
 इत्याद्युक्त्या तावन्नाडिसम्भन्ने नाभिदेशो प्राणा-  
 पानत्रोटनेन अन्तरा यहीतशिवावेशः शान्तो-  
 दितात्मिके वित्ती यत् सङ्घट्यति तदुभयमेल-  
 नादिस्त्रूपे प्रोन्मुखो भवेत्, ततः पूर्णसंविदूपे  
 सङ्घट्टे पदे सर्वकालं प्रयत्नतस्तिष्ठेत् तत्रैव साव-

धानो भवेदित्यर्थः । यतस्तदुभयोः शान्तोदित्-  
लक्षणयो रूपयोः प्रतिनियतपदे सकलाकारा-  
द्यवच्छेदशून्यत्वात् निराकारत्वापत्तिसतत्वमत  
एव निरंशत्वात् मात्राविभागरहितमत एव सु-  
स्फुटस्य खानुभवमात्रैकरूपस्य अर्थस्य प्रकाश-  
कमभिव्यञ्जकमित्यर्थः ॥

अत्रैव च दार्ढ्र्यं कार्यमित्याह

अभ्यस्येद्वावसंवित्ति

सर्वभावनिवर्तनात् ॥ १४६ ॥

सर्वसोमी तु संहृष्ट्य

लयविक्षेपमार्गतः ।

सर्वेभ्यश्चकादिभ्यो भावेभ्यो निवर्त्य दक्ष-  
वाममार्गभ्यां प्राणापानौ निरुद्ध्य मध्यधान्नि  
सर्वभावानुस्थूतां तत्संघटमयीं प्रमातृरूपां सं-  
वित्तिमभ्यस्येत् तदामर्शपर एव स्यादित्यर्थः ।  
वित्तीरिति पाठे तु शान्तोदितात्मिका एवेति  
द्व्याख्येयम् ॥

तदेवमत्र त्रिविधेऽपि विसर्गे समावेशभाजां  
यः कश्चन खारसिकः परामर्शः परिस्फुरुति,

तदेव परं मन्त्रवीर्यमित्याह

एवं त्रिविधविमर्शा-

वेशसमापत्तिधान्नि य उदेति ॥१४७॥

संवित्परिमर्शात्मा

ध्वनिस्तदेवेह मन्त्रवीर्य स्यात् ।

तत्रैवोदितताहश-

फललाभसमुत्सुकः स्वर्कं मन्त्रम् १४८

अनुसन्धाय सदा चे-

दास्ते मन्त्रोदयं स वै वेति ।

यः कश्चिदेवं विसर्गवेशशाली सङ्घट्वे-  
लायामुदितमनुभवमात्रैकगोचरत्वात्ताहशं व-  
कुमशब्दं यदानन्दनिर्भरं फलं तल्लाभे समु-  
त्सुकः सन्नभीष्टं मन्त्रं सदा, नतु क्षणमात्रं,  
तत्रैव संवित्परामर्शात्मनि अहंचमत्कारमये  
ध्वनावनुसन्धाय चेदास्ते, स तत्र मन्त्रोदयं वेति  
उदितोऽस्य मन्त्रः स्यादिल्लर्थः ॥

भूयो भूयश्च अत्रैव भावनापरेण भावयं  
येन मध्यचक्रे एव ऐकाश्यं सिद्ध्येदित्याह

अत्रैव जपं कुर्या-

दनुचक्रैकत्वसंविदागमने ॥१४९॥

युगपलक्षविभेद-

प्रपञ्चितं नादवृत्त्यैव ।

‘क्रमशोऽनुचक्रदेव्यः संविच्चक्रं हि मध्यमं यान्ति ।’ (११२)

इत्यादिहशा युगपदनुचक्रदेवीनामेकत्वेन मु-  
ख्यचक्ररूपायां संविदि यदागमनं विश्रान्ति-  
स्तन्निमित्तमत्रैव संवित्परामर्शात्मनि उदीयमाने  
मत्रे नादामर्शमात्रमयतया

‘उदये सङ्गमे शान्तौ त्रिलक्ष्मो जप उच्यते ।’

इत्याद्युक्तेन लक्षविभेदेन प्रपञ्चितं जपं कुर्यात्  
भूयो भूयोऽनुसन्धानं विदध्यादित्यर्थः ॥

इदमेव च मुद्राणामपि परं वीर्यमिति अ-  
न्यत्र उक्तमित्याह

श्रीयोगसञ्चरेऽपिच

मुद्रेयं योगिनीप्रिया परमा ॥१५०॥

कोणत्रयान्तराश्रित-

नित्योन्मुखमण्डलच्छदे कमले ।

सततावियुतं नालं

षोडशदलकमलकलितसन्मूलम् १५१  
मध्यस्थनालगुम्फित-

सरोजयुगघट्टनकमादभौ ।  
मध्यस्थपूर्णसुन्दर-

शशधरदिनकरकलौघसङ्घट्टात् १५२  
त्रिदलारुणवीर्यकला-

सङ्गान्मध्येऽङ्गरः सृष्टिः ।

कोणत्रयान्तर्वर्ति नित्योन्मुखं सदैव प्रविक-  
खरं यत्

‘त्रिदलं भगपञ्चं तु………… ।’

इत्याद्युक्त्या मण्डलच्छदं त्रिदलं पौस्तं खैणं  
वा भगकमलं तत्र आप्यायकारितया सत-  
तमवियुतं

‘यद्रेतः स भवेच्चन्द्रः………… ।’

इत्याद्युक्त्या षोडशदलेन चान्द्रमसेन कमलेन  
कलितम्, अत एव आनन्दनिर्भरत्वात् सत्,  
अत एव वक्ष्यमाणरूपायाः सृष्टेर्मूलमुत्पत्ति-  
धाम यत् मध्यनाडीरूपं नालम्,

‘अम्बुवाहा भवेद्वामा मध्यमा शुक्रवाहिनी ।

दक्षस्था रक्तवाहा च………॥’

इत्युक्तया मध्यस्थेन तेन नालेन गुम्फितमु-  
म्भितं यत् स्त्रीपुंससंबन्धि सरोजयुगं तस्य पर-  
स्परसङ्खर्षकमेण, तन्मध्यस्थयोः पूर्णयोरविक-  
लयोः, अत एव आनन्दमयतया सुन्दरयो  
रेतोरजोरूपयोः शशधरदिनकरयोः कलानां  
सङ्घटात्

‘शुचिर्नामाग्रिरुद्धृतः सङ्घटात्सूर्यसोमयोः ।’

इत्युक्तया अग्नौ प्रमात्रेकरूपे समुल्लसिते त्रिद-  
लस्य कमलस्य मध्ये रजोरेतःकलानां सङ्घात्  
यश्चित्प्रसरात्मा विश्वगर्भिकारसहिष्णुरङ्गुरः, सा  
स्त्रष्टिर्बहिरपि तथावभासते इत्यर्थः । तदुक्तं

‘भगे लिङ्गे स्थितो वहिरन्तरे भास्करः स्थितः ।

ऊर्ध्वे विप्रः स्थितः सोमः सङ्घटान्निष्कमेद्रसः ॥’

इति,

‘तत्पीठं शाकिनीचके सा सृष्टिः सचराचरे ।

तत्क्षेत्रं बीजराजस्य ऋतुकालोऽङ्गवस्य तु ॥

रजःपुष्पोपभोगस्य कुलसैवाकुलस्य च ।

कर्णिकामध्यवर्तिनं हाटकं हाटकेश्वरम् ॥

शक्तिपद्मान्तरे लीनमद्वैतं परमं शिवम् ।’

इति च ॥

ननु एवं मुद्रया बद्धया अस्य किं स्यादि-  
त्याशङ्क्य आह

इति शशधरवासरपति-

चित्रगुसंघटमुद्रया ज्ञाटिति १५३

सृष्ट्यादिक्रममन्तः

कुर्वस्तुर्ये स्थितिं लभते ।

सङ्कुटेत्यनेन अस्याः षडरसंनिवेशभाक्तु-  
मुक्तम् ॥

एवं मन्त्रवीर्यातिदेशद्वारकं मुद्राखरूपमभि-  
धाय, परस्परस्य लोलीभावं दर्शयितुं पुनस्तद्वी-  
र्यमपि मन्त्रेषु अतिदेष्टुमाह

एतत्खेचरमुद्रा-

वेशेऽन्योन्यस्य शक्तिशक्तिमतोः १५४  
पानोपभोगलीला-

हासादिषु यो भवेद्विमर्शमयः ।

अव्यक्तध्वनिराव-

स्फोटश्रुतिनादनादान्तैः ॥ १५५ ॥

अव्युच्छिन्नानाहत-

रूपैस्तन्मन्त्रवीर्यं स्यात् ।

एतस्यां षडरमुद्रालक्षणायां खेचरीमुद्राया-  
मावेशे शक्तिशक्तिमतोरन्योन्यस्य पानोपभो-  
गादौ यो विमर्शात्मा अनुभवः समुदियात्,  
तदव्यक्तायष्टभेदभिन्नपरनादामर्शस्वभावं मात्रं  
वीर्यं स्यात् ॥

अत्रैव पौनः पुन्येन भावनातस्तल्लाभो भवे-  
दित्याह

इति चक्राष्टकरूढः

सहजं जपमाचरन् परे धाम्नि १५६  
यद्भैरवाष्टकपदं

तल्लभतेऽष्टककलाभिन्नम् ।

अष्टककलेति अष्टभिरर्धचन्द्रादिभिरुन्मना-  
न्ताभिः कलाभिर्भिन्नं भेदितमित्यर्थः ॥

ननु किं नाम चक्राष्टकं, यदारूढोऽपि जप-  
माचरेदित्याशङ्क्य आह

गमनागमनेऽवसितौ

कर्णे नयने द्विलिङ्गसंपर्के ॥ १५७ ॥

**तत्संमेलनयोगे  
देहान्ताख्ये च यामले चक्रे ।**

गमनागमने प्राणसहिते अपाने इत्यर्थः ।  
अवस्थितावध्यवसाये बुद्धाविति यावत् । संपर्कः  
स्पर्शमात्रम् । तत्संमेलनयोगे इति तयोर्द्वयो-  
र्लिङ्गयोः संमेलनयोगे सङ्घट्टावसरे इत्यर्थः ।  
देहान्ताख्ये इति द्वादशान्ते । यामले चक्रे  
इति सर्वशेषः ॥

ननु अत्र किं नाम भैरवाष्टकस्य पदं यदपि  
अर्धचन्द्रादिभिरष्टाभिः कलाभिर्भिन्नं स्यादि-  
त्याशङ्क्य आह

**कुचमध्यहृदयदेशा-**  
दोष्टान्तं कण्ठगं यदव्यक्तम् १५८  
**तच्चक्रद्वयमध्यग-**  
माकर्ण्य क्षोभविगमसमये यत् ।  
निर्वान्ति तत्र चैवं  
योऽष्टविधो नादभैरवः परमः १५९

**ज्योतिर्धर्वनिसमिरकृतः**

**सा मात्री व्याप्तिरुच्यते परमा ।**

**कुचमध्यहृदयदेशादारभ्य ओष्ठपुटपर्यन्तं**

**शक्तेः कण्ठान्तः**

**‘यतदक्षरमक्षोभ्यं प्रियाकण्ठोदितं परम् ।**

**सहजं नाद इत्युक्तं तत्त्वं नित्योदितं जपः ॥’**

**इति**

**‘नित्यानन्दरसाखादाद्वा हेति गलकोटरे ।**

**खयंभूः सुखदोच्चारः कामतत्त्वस्य वेदकः ॥’**

इत्यादिनिरूपितस्वरूपं यदव्यक्तप्रायं हाहेत्यक्ष-  
रद्वयमुदेति, तत् परस्परसंघटात्मनः क्षोभस्य  
विगमसमये योगिनीवक्रात्ममुख्यचक्रान्तर्वि-  
श्रान्तं परामृश्य यत् सर्वे निर्वान्ति विश्रान्ति  
भजन्ते, तत्रैव निर्वाणात्मनि पदे य एवमव्य-  
क्तादिरूपतया अष्टविधः, अत एव अर्धचन्द्रादि-  
कलाष्टकोल्लसितः, अत एव परमो नादभैरवः;  
सा परमा मात्री व्याप्तिः सर्वत्र उच्यते इति  
वाक्यार्थः । ज्योतिरर्धचन्द्रः, ध्वनिर्नादः, स-  
मीरः स्पर्शात्मा शक्तिः, अधस्तु चन्द्रेणैव  
व्याप्तमिति अर्थसिद्धम् ॥

अत्र च किं तत् भैरवाष्टुकं, का च मात्री  
व्यासिरित्याशङ्क्य आह  
सकलाकलेशशून्यं  
कलाद्वयमले तथा क्षपणं च १६०  
अन्तःस्थं कण्ठ्योष्टुयं  
चन्द्राद्वयातिस्तथोन्मनान्तेयम् ।

एषां च शक्तिशक्तिमत्सामरस्यवेलायामुद-  
यात् तदन्यतरव्यपदेशायोगात् नपुंसकत्वमेव  
उचितमिति तल्लिङ्गेन निर्देशः ॥  
एवं व्यासिभावनादस्य सर्वत्रैव परभैरवी-  
भावो भवेदित्याह  
एवं कर्मणि कर्मणि  
यत्र क्वापि स्मरन् व्यासिम् ॥ १६१ ॥

सततमलेपो जीव-  
न्मुक्तः परभैरवीभवति ।  
एवं विधे च मेलकावसरे यृहीतजन्मा पर-  
मुक्तष्ट इत्याह  
तादृग्मेलककलिका-  
कलिततनुः कोऽपि यो भवेद्भर्ते १६२

उक्तः स योगिनीभूः

स्वयमेव ज्ञानभाजनं रुद्रः ।

श्रीवीरावलिशास्त्रे

बालोऽपि च गर्भगो हि शिवरूपः ॥६३

ननु

‘इत्येवं देवदेवेशि आदियागस्तवोदितः ।’

इतिवशा आदियागशब्दस्य अत्र प्रवृत्तौ किं  
निमित्तमित्याशङ्क्य आह

आदीयते यतः सारं

तस्य मुख्यस्य चैष यत् ।

मुख्यश्च यागस्तेनाय-

मादियाग इति स्मृतः ॥ १६४ ॥

तत्र तत्र च शास्त्रेऽस्य

स्वरूपं स्तुतवान् विभुः ।

श्रीवीरावलिहार्देश-

खमतार्णववर्तिषु ॥ १६५ ॥

श्रीसिद्धोत्कुल्लमर्यादा-

हीनचर्याकुलादिषु ।

सारमिति संविच्छत्वात्मकममृतलक्षणं च ।  
 तेन आदिश्च असौ याग इति, आदैर्मुख्यचक्रस्य  
 याग इति च । अत एव अस्य सर्वागमेषु परमु-  
 त्कर्ष इत्याह तत्रेत्यादि । हार्देशो हृदयभट्टारकः,  
 खेमतं खेच्चरीमतम्, अर्णवो योन्यर्णवः, तद्व-  
 र्तिषु अर्थात् ग्रन्थैकदेशोषु । उत्फुल्लेति उत्फु-  
 ल्लकमतम् । मर्यादाहीनं निर्मर्यादशास्त्रम् ।  
 यथोक्तम्

‘एष ते कौलिको यागः सद्यो योगविभूतिदः ।  
 आख्यातः परमो गुह्यो द्वैतिनां मोहनः परम् ॥  
 वीराणां दुःखसुखदं लीलया भुक्तिभुक्तिदम् ।  
 योगसन्धाप्रयोगेण पूजाहि हवतं स्मृतम् ॥  
 पशुमार्गस्थितानां तु मृढानां पापकर्मणाम् ।  
 अप्रकाश्यं सदा देवि यथा किञ्चिन्महाधनम् ॥  
 न चात्र परमो यागः स्वभावस्थो महोदयः ।  
 न कुण्डं नाश्रियजनं नाहुत्याचारमण्डलम् ॥  
 आवाहनं न चैवात्र न चैवात्र विसर्जनम् ।  
 न मूर्तियागकरणं नान्यदासनमेव च ॥  
 व्रतचर्याविनिर्मुक्तं बहिर्द्रव्यविवर्जितम् ।  
 स्वानन्दामृतसंपूर्णं महदानन्दसिद्धिदम् ॥  
 केवलं चात्मसत्त्वायां सर्वशक्तिमयं शिवम् ।  
 सर्वाकारं निराकारमात्मयोनिं परापरम् ॥

भावयेत्तन्महायोगी पूजयेच्चक्रनायकम् ।  
 एतद्रहस्यं परमं गुह्यं चोत्तमयोजितम् ॥  
 संस्कुरत्कौलिकाम्नायं त्वत्स्वेहादद्य योजितम् ।  
 सुगुप्तं कारयेन्नित्यं न देयं वीरवत्सले ॥  
 द्वैतिनां स्वल्पबुद्धीनां लोभोपहतचेतसाम् ।  
 मायिनां क्रूरसत्त्वानां जिज्ञासुनां न चैव हि ॥  
 पृथिवीमपि यो दत्त्वा मूकवत्क्षमातले वसेत् ।  
 तदा सिद्ध्यति मन्त्रज्ञः सिद्धमेलापकं लभेत् ॥  
 सर्वामयविनिर्मुक्तो देहेनानेन सिद्ध्यति ।  
 अनेन योगमार्गेण नानृतं प्रवदाम्यहम् ॥'

इति ॥

इह विद्यामत्रमुद्रामण्डलात्मतया चतुष्पीठं  
 तावच्छास्त्रम् । तत्र मत्रमुद्रात्मनः पीठद्वयस्य  
 संप्रदाय उक्तः । इदानीमत्रैव अवशिष्टस्य वि-  
 द्यामण्डलात्मनोऽपि अस्य संप्रदायं निरूपयति

युग्मस्यास्य प्रसादेन

ब्रतयोगविवर्जितः ॥ १६६ ॥

सर्वदा स्मरणं कृत्वा

आदियागैकतत्परः ।

शक्तिदेहे निजे न्यस्ये-

द्विद्यां कूटमनुक्रमात् ॥ १६७ ॥

ध्यात्वा चन्द्रनिर्भं पद्म-  
मात्मानं भास्करद्युतिम् ।  
विद्यामन्त्रात्मकं पीठ-  
द्वयमत्रैव मेलयेत् ॥ १६८ ॥

अस्य उक्तस्य मन्त्रमुद्रात्मनः पीठयुग्मस्य प्र-  
सादादनुसन्धानमात्रैव ब्रतयोगादिनिरपेक्षः  
सर्वकालमादियागपरायणो गुरुः शाकं पद्ममान-  
न्दनिर्भरत्वात् चन्द्रनिर्भमात्मानं विकासाधा-  
यकतया भास्करद्युतिमनुध्याय शाके निजे देहे  
ऋमादभीष्मितां शक्तिप्रधानां विद्यां, शिवप्र-  
धानं कूटं मन्त्रं च न्यस्येत् येन अत्रैव समन-  
न्तरोक्तयुक्तयनुसन्धानतारतम्यात् विद्यामन्त्रा-  
त्मकमपि पीठद्वयं मीलितं स्यात् ॥ १६८ ॥

एतच्च अस्माभिरतिरहस्यत्वात् निर्भज्य  
नोक्तमिति स्वयमेव अवधार्यमित्याह  
न पठ्यते रहस्यत्वा-  
त्स्पष्टैः शब्दैर्मया पुनः ।  
कुतूहली तूकशास्त्र-  
संपाठादेव लक्षयेत् ॥ १६९ ॥

अत्रैव मण्डलात्मतामपि अभिधातुमाह  
 यद्भजन्ते सदा सर्वे  
 यद्वान् देवश्च देवता ।  
 तच्चक्रं परमं देवी-  
 यागादौ संनिधापकम् ॥१७०॥  
 देह एव परं लिङ्गं  
 सर्वतत्त्वात्मकं शिवम् ।  
 देवताचक्रसंजुष्टं  
 पूजाधाम तदुत्तमम् ॥१७१॥  
 तदेव मण्डलं मुख्यं  
 त्रित्रिशूलाब्जचक्रखम् ।  
 तत्रैव देवताचक्रं  
 बहिरन्तः सदा यजेत् ॥१७२॥  
 स्वस्वमन्त्रपरामर्श-  
 पूर्वं तञ्जन्मभी रसैः ।  
 आनन्दबहुलैः सृष्टि-  
 संहारविधिना स्पृशेत् ॥१७३॥

यद्वानिति आद्याधारवान् । देवता चेति  
 अर्थात् तद्वती । चक्रमिति मुख्यं चक्रम् । अत  
 एव उक्तं परममिति त्रित्रिशूलाब्जचक्रखमिति  
 'त्रित्रिशूलेऽत्र सप्तरे श्लिष्टमात्रेण मध्यतः ।  
 पद्मानामथ चक्राणां व्योम्नां वा सप्तकं भवेत् ॥'(३१२८)  
 इति वक्ष्यमाणनीत्या तदूपमित्यर्थः । स्वस्वेति  
 अभीप्सितस्य । तज्जन्मभिरिति मुख्यचक्रोद्भैः  
 कुण्डगोलकादिभिः । स्वष्टिसंहारविधिनेति शा-  
 न्तोदितक्रमेणेत्यर्थः ॥ १७३ ॥

एवं च अस्य किं स्यादित्याशङ्क्य आह-

तत्स्पर्शरभसोद्भुद्ध-  
 संविच्चकं तदीश्वरः ।

लभते परमं धाम

तर्पिताशेषदैवतः ॥ १७४ ॥

अनुयागोक्तविधिना

द्रव्यैर्हृदयहारिभिः ।

तथैव स्वस्वकामश्श-

योगादन्तः प्रतर्पयेत् ॥१७५॥

अनुयागोक्तविधिनेति यदुकं प्राक्

‘यद्यदेवास्य मनसि विकासित्वं प्रयच्छति ।  
तेनैव कुर्यात् पूजां स इति शम्भोर्विनिश्चयः ॥’ (२६।५५)  
इत्यादि उपक्रम्य

‘शिवाभेदभराद्भाववर्गश्चयोतति यं रसम् ।  
तमेव परमे धात्रि पूजनायार्पयेहुधः ॥’ (२६।६१)

इति ॥ १७५ ॥

एतच्च आदरातिशयमवयोत्थितुं प्रावसंवा-  
दितेनापि निजस्तोत्रैकदेशोन संवादयति

कृत्वाधारधरां चमत्कृतिरस-

प्रोक्षाक्षणक्षालिता-

मातैर्मानिसतः स्वभावकुसुमैः

स्वामोदसन्दोहिभिः ।

आनन्दामृतनिर्भरस्वहृदया-

नघार्घपात्रकमात्

त्वां देव्या सह देहदेवसदने

देवार्चयेऽहर्निशम् ॥ ७६ ॥

न च एवमस्माभिः स्वोपज्ञमेवोक्तमित्याह

श्रीवीरावल्यमर्याद-

प्रभृतौ शास्त्रसञ्चये ।

स एष परमो यागः

स्तुतः शीतांशुमौलिना १७७

एष इति देहविषयः, यदभिप्रायेणैव

‘खदेह एवायतनं नान्यदायतनं व्रजेत् ।’

इत्यादि अन्यत्र उक्तम् ॥ १७७ ॥

एतच्च देहे इव प्राणेऽपि कार्यमित्याह

अथवा प्राणवृत्तिस्थं

समस्तं देवतागणम् ।

पश्येत्पूर्वोक्तयुक्त्यैव

तत्रैवाभ्यर्चयेद्गुरुः ॥ १७८ ॥

कथंच अत्र पूजनं कार्यमित्याह

प्राणाश्रितानां देवीनां

ब्रह्मनासादिभेदिभिः ।

करन्त्रैर्विशतापान-

चान्द्रचक्रेण तर्पणम् ॥ १७९ ॥

ब्रह्मेति ब्रह्मरन्ध्रम् ॥ १७९ ॥

एवं च अस्य किं स्यादित्याशङ्क्य आह-

एवं प्राणक्रमेणैव

तर्पयेद्देवतागणम् ।

अचिरात्तत्प्रसादेन

ज्ञानसिद्धीरथाभृते ॥ १८० ॥

यदा किमनात्मरूपैर्देहादिभिः संविनिष्टत-  
यैव देवीचक्रं तर्पयेदित्याह

संविन्मात्रस्थितं देवी-

चक्रं वा संविदर्पणात् ।

विश्वाभोगप्रयोगेण

तर्पणीयं विपश्चिता ॥ १८१ ॥

संविदर्पणादिति व्याख्यातं विश्वाभोगप्रयो-  
गेणेति, अत एव विपश्चितेति उक्तम् ॥ १८१ ॥

ननु विपश्चितोऽपि सति देहादौ संविन्मा-  
त्रस्थितं देवीचक्रं कथं तर्पणीयमित्याह-

यत्र सर्वे लयं यान्ति

दद्यन्ते तत्त्वसञ्चयाः ।

तां चिर्ति पश्य कायस्थां

कालानलसमप्रभाम् ॥ १८२ ॥

यत्र सर्वे सकलाद्याः प्रमातारो भूतभावा-  
द्यात्मकानि प्रमेयाणि च तदेकसाज्जावं यान्ति  
तामशेषविश्वसंहारकारित्वात् कालानलसमप्रभां  
कायस्थां चिर्ति पश्य, सत्यपि देहादौ चिदेव  
एका सर्वतः परिस्फुरतीत्यर्थः ॥ १८२ ॥

एतदेव स्फुटयति

शून्यरूपे श्मशानेऽस्मिन्

योगिनीसिद्धसेविते ।

कीडास्थाने महारौद्रे

सर्वास्तमितविग्रहे ॥ १८३ ॥

स्वरश्मिमण्डलाकीर्णे

ध्वंसितध्वान्तसन्ततौ ।

सर्वैर्विकल्पैर्निर्मुक्ते

आनन्दपदकेवले ॥ १८४ ॥

असंख्यचितिसंपूर्णे

श्मशाने चिर्तिभीषणे ।

समस्तदेवताधारे

प्रविष्टः को न सिद्धति ॥१८५॥

अस्मिन्नसङ्ख्याभिः सुखदुःखाद्यात्मिकाभिश्चितिभिः संपूर्णे, अत एव संसारयातनादायितया महारौद्रे, अत एव परिहरणीयत्वादिना इमशानप्राये शरीरे प्रविष्टोऽन्तर्मुखीभूतः को न सिद्धतीति संबन्धः । कीदृशे च अस्मिन् । अन्तर्मुखीभावादेव तत्र अहन्ताविगलनात् शून्यरूपे, अत एव सर्वेषां सकलादीनामस्तमितविग्रहे, अत एव धर्मसितध्वान्तसन्ततौ प्रध्वस्तभेदान्धकारे, अत एव सर्वैर्विकल्पैर्निर्मुक्ते, अत एव स्वस्मिन्नेव, नतु बाह्ये, रश्मिमण्डलेन चक्षुरादीन्द्रियदेवतावर्गेण आकीर्णे, अत एव योगिनीसिद्धसेविते समस्तदेवताधारे, अत एव

‘क्रीडन्ति विविधैर्भावैर्देव्यः पिण्डान्तरस्थिताः ।’

इति आसामेव क्रीडास्थाने, अत एव सर्वदेवतासङ्केतस्थानतया इमशाने, अत एव सर्वसंहारकारिण्या प्रसात्रेकरूपया चित्या भीषणे,

१८७ श्लो० ] एकोन्त्रिंशमाहिकम् ।

१२३

अत एव आनन्दपदकेवले स्वात्ममात्रविश्रान्ते  
इत्यर्थः ॥ १८५ ॥

नच एतदस्मदुपज्ञमेवेत्याह

श्रीमद्वीरावलीशास्त्रे  
इत्थं प्रोवाच भैरवी ।

अत्र संवित्कमश्चर्यामयः कटाक्षितोऽपि अ-  
तिरहस्यत्वात् निर्भज्य भेदेन नोक्त इति न  
विद्वन्निरसमभ्यमभ्यसूयितव्यम् ॥

एवं दौतविध्यनुषक्तं रहस्योपनिषत्कममुप-  
संहरन् दीक्षाविधिमवतारथति

इत्थं यागं विधायादौ  
तादृशौचित्यभागिनम् ॥ १८६ ॥

लक्षैकीयं स्वशिष्यं तं ।

दीक्षयेत्तादृशि क्रमे ।

लक्षैकीयमिति बहुशः परीक्षौचित्यलब्धम् ,  
अत एवोक्तं स्वशिष्यमिति, तादृशौचित्यभा-  
गिनमिति । तादृशीति एवंनिरूपितस्तरुपे ॥

तदेव आह-

रुद्रशत्त्या तु तं प्रोक्ष्य

देवाभ्याशौ निवेशयेत् ॥ १८७ ॥

भुजौ तस्य समालोकय

रुद्रशत्त्या प्रदीपयेत् ।

तयैवास्यार्पयेत्पुष्पं

करयोर्गन्धदिग्धयोः ॥ १८८ ॥

निरालम्बौ तु तौ तस्य

स्थापयित्वा विचिन्तयेत् ।

रुद्रशत्त्याकृष्णमाणौ

दीपयाङ्कुशरूपया ॥ १८९ ॥

ततः स स्वयमादाय

वस्त्रं बद्धशिर्भवेत् ।

स्वयं च पातयेत्पुष्पं

तत्पाताळुक्षयेत्कुलम् ॥ १९० ॥

ततोऽस्य मुखमुद्धाव्य

पादयोः प्रणिपातयेत् ।

हस्तयोर्मूर्धि चाप्यस्य  
देवीचक्रं समर्चयेत् ॥ १९१ ॥

रुद्रशक्तिः परया मातृसङ्गावेन वा संपुटिता  
मालिनी । प्रदीपयेदिति हृष्टशक्तिपुञ्जस्य अ-  
ङ्गुलिद्वारनिःसृतस्य आकर्षणक्रमेण उत्तेजयेदि-  
त्यर्थः । तयैवेति रुद्रशक्तया । निरालम्बाविति  
विगलितसांसारिककृत्रिमनिजशक्तिकत्वात् नि-  
र्जीवप्रायावित्यर्थः । अङ्गुशरूपयेति आकर्षणौ-  
चित्यात् । तत इति भुजयोः रुद्रशक्तयाकृष्य-  
माणत्वेन चिन्तनात् हेतोः । लक्षयेदिति एवं  
हि अस्य स्वकुलमनायासेन सिद्धेदिति ।  
प्रणिपातयेदिति शक्तिरेव ॥ १९१ ॥

देवीचक्रं च अत्र कथमर्चयेदित्याशङ्क्य आह  
आकर्ष्याकर्षकत्वेन  
प्रेर्यप्रेरकभावतः ।

हस्तयोर्हि प्रेर्यत्वेन देवीचक्रमभ्यर्चयेत्  
मूर्धि च प्रेरकत्वेन । यतस्तदाकर्षणीयं, तच्च  
आकर्षकम् । एवं हि मूर्धि पूजितस्य देवीचक्रस्य

सामर्थ्येन आकृष्टं हस्तद्रयम् । तत्रैव पाततः  
शिवहस्ततां यायादिति । यदुक्तं

‘ततोऽस्य मस्तके चक्रं हस्तयोश्चार्च्यं योगवित् ।  
तद्वस्तौ प्रेरयेच्छक्त्या यावन्मूर्धान्तमागतौ ॥  
शिवहस्तविधिः प्रोक्तः सद्यःप्रत्ययकारकः ।’

इति ॥

यदा पुनरेवं शिवहस्तविधिर्न सिद्ध्येत्, तदा  
शास्त्रान्तरीयं क्रममनुतिष्ठेदित्याह

उक्तं श्रीरत्नमालायां

नाभिं दण्डेन संपुटम् ॥ १९२ ॥

वामभूषणजङ्घाभ्यां

नितम्बेनाप्यलङ्घृतम् ।

शिष्यहस्ते पुष्पभृते

चोदनास्त्रं तु योजयेत् ॥ १९३ ॥

यावत्स स्तोभमायातः

स्वयं पतति मूर्धनि ।

शिवहस्तः स्वयं सोऽयं

सद्यःप्रत्ययकारकः ॥ १९४ ॥

अनेनैव प्रयोगेण  
चरुकं ग्राहयेद्गुरुः ।  
शिष्येण दन्तकाष्ठं च  
तत्पातः प्राञ्बदेव तु ॥१९५॥

नाभिः क्षः । दण्डो रेफः, तेन संपुटमूर्धवा-  
धःसंभिन्नमित्यर्थः । वामभूषणम् ऊ । वामजड्बा  
औ । नितम्बं म् । सच अर्थाद्विन्दुरूपः । तेन  
क्षीौ । स इति शिवहस्तः । तदुक्तं तत्र

‘मूलदण्डं समुद्दृत्य नाभिस्थं वर्णमुद्धरेत ।  
शूलदण्डासनस्थं तु वामभूषणसंयुतम् ॥  
वामजड्बासमायुक्तं नितम्बालंकृतं प्रिये ।  
दिव्यास्त्रमेतत्परमं नापुण्यो लभते स्फुटम् ॥’

इति उपक्रम्य

‘शिवहस्ते महेशानि इदं कूटं तु योजयेत ।  
यावत् स्तुभ्यत्यसौ देवि स्वयमेव चलत्यसौ ॥’

इति । सद्यःप्रत्ययकारक इति यत्रैव शरीरचक्रे  
ज्ञाटिति हस्तः पतति, तत्रैव अभ्यासपरो भवेत्-  
दिति गुरवः । अनेनैवेति आकर्ष्याकर्षकभाव-  
लक्षणेन । चरुकमिति अर्थात् देवीभ्योऽग्रे

दापयित्वा । शिष्येणोति प्रयोज्यकर्तरि तृतीया ।  
प्राग्वदेवेति पञ्चदशाहिकोक्तवत् ॥ १९५ ॥

ननु एकेनैव नेत्रपटग्रहाद्यात्मना करस्तो-  
भेन अस्य शक्त्यावेशो लक्षित इति किं पुन-  
स्तद्वचनेनेत्याशङ्क्य आह-

करस्तोभो नेत्रपट-

ग्रहात् प्रभृति यः किल ।

दन्तकाष्ठसमादान-

पर्यन्तस्तत्र लक्षयेत् ॥ १९६ ॥

तीव्रमन्दादिभेदेन

शक्तिपातं तथाविधम् ।

तत्रेति एवंविधे करस्तोभे । तथाविधमिति  
तीव्रमन्दादिभेदम् । अयमत्र आशयः—यदा हि  
यत्रैव चक्रे पुष्पपातो वृत्तस्तत्रैव प्रणामः, तत्रैव  
चरुदानं, तत एव तद्वहणमित्यादि; तदा तीव्रः  
शक्तिपातो लक्षणीयः, अन्यथा तु मन्दः  
इति । तदुक्तम्

‘एतेषां चलनान्मत्री शक्तिपातं परीक्षयेत् ।

मन्दतीव्रादिभेदेन मन्दतीव्रादिकं बुधः ॥’

इति ॥

एवमियता अस्मद्दर्शने समयिदीक्षोकेत्याह  
इत्येष समयी प्रोक्तः  
श्रीपूर्वे करकम्पतः ॥ १९७ ॥

नच एतदिह अपूर्वतया उक्तमित्याह

समयी तु करस्तोभा-  
दिति श्रीभोगहस्तके ।

यच्छ्री पञ्चाशिका

‘समयी तु करस्तोभान्मुद्रया पुत्रको भवेत् ।’

इत्यादि ॥

अत्रैव प्रक्रियान्तरमाह

चर्वेव वा गुरुदंद्या-

द्वामासृतपरिष्टुतम् ॥ १९८ ॥

निःशङ्कं ग्रहणाच्छक्ति-

गोत्रो मायोज्ज्ञतो भवेत् ।

सकम्पस्त्वाददानः स्यात्

समयी वाचनादिषु ॥ १९९ ॥

कालान्तरेऽध्वसंशुद्धा  
पालनात्समयस्थितेः ।  
सिद्धिपात्रमिति श्रीम-  
दानन्देश्वर उच्यते ॥ २०० ॥

चर्विति रत्नपञ्चायात्मकम् । यदुकं

'देहस्थं तु चर्हं वक्ष्ये यत्सुरैरपि दुर्लभम् ।  
शिवाम्बु रेतो रक्तं च नालाज्यं विश्वनिर्गमः ॥  
अतो विधानपूर्वं तु देहस्थं ग्राहयेच्चरुम् ।'

इति । शक्तिगोत्रं इति ब्राह्म्याद्यंशकरूपं इत्यर्थः ।  
अत एव निःशङ्कं ग्रहणात् मायोज्ज्ञितः साक्षात्कृताविकल्पनिरूपायसंवित्तत्वो भवेदित्यर्थः ।  
अत एव चरुभोजनादेरनुपायपरिकरत्वं प्राक् संवादितम् । सशङ्कः पुनरेतदाददानो वाचनश्रवणादौ समयी योग्यः स्यादेन उत्तरकालं तत्तच्छास्त्रीयसमयपरिपालनसूचिततीवशक्तिपातः षड्बिधस्य अध्वनः सम्यक् पुत्रकदीक्षाक्रमेण शुद्ध्या मोक्षलक्ष्मीलक्षणायाः सिद्धेर्भाजनं भवेत् । न च एतत् स्वोपज्ञमेव उत्तमित्याह श्रीमदानन्देश्वर उच्यते इति ॥ २०० ॥

एवं समयिदीक्षामभिधाय, पुत्रकदीक्षां  
वकुमुपक्रमते

यदा तु पुत्रकं कुर्या-  
त्तदा दीक्षां समाचरेत् ।

इह तावत्

‘वेधदीक्षां विना दीक्षां गो यस्य कुरुते प्रिये ।  
द्वावेतौ नरकं यात इति शक्तस्य निश्चयः ॥’

इत्याद्युक्तया विना आवेशं शिष्यस्य दीक्षा न  
कार्येति प्रथममावेश एव उत्पादनीयो येन  
अस्य दीक्षायोग्यत्वे ज्ञाते गुरुस्तत्प्रक्रियामनुति-  
ष्टेत्, अन्यथा पुनर्दीक्षार्हत्वाभावात् स त्याज्य  
एव । यद्वक्ष्यते

‘यस्य त्वेवमपि सान्न तपत्रोपलवच्यजेत् ।’ (२११)  
इति ॥

समावेशः सर्वशास्त्रेषु अविगानेन उक्त इति  
दर्शयितुं श्रीरत्नमालायामुक्तं तत्त्वक्षणं तावदर्थ-  
गत्या अभिधन्ते

उक्तं श्रीरत्नमालायां  
नादिफान्तां ज्वलत्प्रभाम् २०१

न्यस्येच्छखान्तं पतति  
तेनात्रेद्वक् क्रमो भवेत् ।

तेनेति एवंविधेन न्यासेन हेतुना । पततीति  
देहाद्यात्मग्रहपरिहारेण रुद्रशक्तिमेव आविशती-  
त्वर्थः । तदुक्तं तत्र

‘ततो न्यसेत्तु शिष्यस्य मालिनीं जगदभ्यकाम् ।  
ज्वलज्वलनसङ्काशां पादाद्यावच्छिखान्तकम् ॥  
नादिफान्तसमुच्चारात् पातयेद्विह्लेन्द्रियम् ।  
एषा दीक्षा महादेवी मालिनीविजये प्रिये ॥’

इति । तेनेति काकाक्षिवद्योऽयम्, तत् तेनेति  
पातेन हेतुना । अत्रेति पुत्रकदीक्षायाम् । ईद्वक्  
वक्ष्यमाणः ॥

तमेव आह-

प्रोक्षितस्य शिशोन्यस्त-

प्रोक्तशोध्याध्वपद्धतेः ॥ २०२ ॥

ऋजुदेहजुषः शक्ति-

पादान्मूर्धान्तमागताम् ।

पाशान्दहन्तीं संदीप्तां

चिन्तयेत्तन्मयो गुरुः ॥ २०३ ॥

उपविश्य ततस्तस्य  
 मूलशोध्यात् प्रभृत्यलम् ।  
 अन्तशोध्यावसानान्तां  
 दहन्तीं चिन्तयेत्कमात् ॥ २०४ ॥  
 एवं सर्वाणि शोध्यानि  
 तत्त्वादीनि पुरोक्तवत् ।  
 दग्ध्वा लीनां शिवे ध्याये-  
 निष्कले सकलेऽथवा ॥ २०५ ॥  
 योगिना योजिता मार्गे  
 सजातीयस्य पोषणम् ।  
 कुरुते निर्दहत्यन्य-  
 द्विन्नजातिकदम्बकम् ॥ २०६ ॥

तन्मय इति दीपशक्तिमयः । तत इति उत्थाना-  
 नन्तरम् । मूलशोध्यमादिशोध्यं यथा कलाध्वनि  
 निवृत्तिः, अन्तशोध्यं यथा अत्रैव शान्त्यतीता ।  
 एवमिति 'मूलशोध्यादारभ्य अन्तशोध्यावसा-  
 नम् । पुरेति तत्त्वदीक्षाप्रकरणे । निष्कले इति  
 पुत्रकाव्यपेक्षया । सकले इति साधकोद्देशेन ।

मार्गे इति मध्यधान्ति । सजातीयं चैतन्यम् ।  
भिन्नजातीया मलायाः ॥ २०६ ॥

ननु एवमस्य किं फलमित्याशङ्क्य आह  
अनया शोध्यमानस्य

शिशोस्तीत्रादिभेदतः ।  
शक्तिपाताच्चितिव्योम-  
प्राणनान्तर्बहिस्तनृः ॥ २०७ ॥  
आविशन्ती रुद्रशक्तिः

क्रमात्सूते फलं त्विदम् ।  
आनन्दमुद्भवं कम्पं  
निद्रां घृण्ण च देहगाम ॥ २०८ ॥

एवमस्य दग्धपाशस्य शिष्यस्य तीत्रीत्रात्  
शक्तिपातात् चितिं साक्षादात्मानमाविशन्ती  
रुद्रशक्तिरानन्दं सूते यावत् मन्दमन्दात् शक्ति-  
पातात् देहमाविशन्ती घृण्णम् । यतः चिता-  
वानन्दरूपत्वादानन्दस्य औचित्यं, शून्यात्मनि  
व्योन्ति अवकाशवत्वादुद्भवस्य, प्राणात्मनि वायौ  
तत्कारित्वात् कम्पस्य, अन्तस्तनौ बुद्धिपुर्यष्टके  
तत्त्वन्मायीयवृत्तिनिरोधात् निद्रायाः, बहिस्तना-

वहन्तावष्टमभङ्गात् घौर्णेति । एवं हि साक्षा-  
दस्य दीक्षा वृत्तेति गुरोराश्वासो भवेदिति  
भावः ॥ २०८ ॥

एवमस्य स्तोभितपाशतया शिवे एव योज-  
निका जातेति तदैव देहपातः प्रसजेदित्या-  
शङ्क्य आह

एवं स्तोभितपाशस्य

योजितस्यात्मनः शिवे ।

शेषभोगाय कुर्वीत

सृष्टिं संशुद्धतत्त्वगाम् ॥ २०९ ॥

शेषस्य एतदेहारम्भकस्य कर्मणः । सृष्टि-  
मिति अर्थादेतदेहगतामेव ॥ २०९ ॥

एवमपि यदि एतच्चिह्नानुदयात् मन्दशक्ति-  
पातवतः कस्यचित् न अयमेवमावेशो जायते,  
तदा एवमस्य संस्कारान्तरं कुर्यादित्याह

अथवा कस्यचिन्नैव-

मावेशस्तदहेदिमम् ।

बहिरन्तश्चोक्तशक्तया

पतेदित्थं स भूतले ॥ २१० ॥

यस्य त्वेवमपि स्यान्न  
तमत्रोपलवत्यजेत् ।

युगपदेव ऊर्ध्वाधोवमदग्निपुञ्जस्य ऊर्ध्वमुखस्य  
त्रिकोणस्य अन्तरुपवेशितं सर्वतो रेफवलितं  
ज्वालाकलापमय्या शक्तया बहिरन्तश्च दहेदिति  
युरवः । स्यान्नेति आवेशः । उपलवदिति अना-  
यातशक्तिपातत्वात् निबिडजडिमानमित्यर्थः ॥

एवं परित्यक्तो हि शिष्यः संसारे एव  
मज्जनोन्मज्जनानि कुरुते इति तदनुजिगृक्षापर-  
तया युरुतः शास्त्रतश्च सिद्धमप्रतिहतं दीक्षान्तरं  
वक्तुमाह

अथ सप्रत्ययां दीक्षां  
वक्ष्ये तुष्टेन धीमता ॥ २११ ॥

शंभुनाथेनोपदिष्टां

दृष्टां सद्भावशासने ।

सद्भावशासने इति श्रीतत्रसद्भावे ॥

तामेव आह

सुधाग्निमरुतो मन्द-

परकालाग्निवायवः ॥ २१२ ॥

**वह्निसौधासुकूटाग्नि-**  
**वायुः सर्वे सषष्ठकाः ।**  
**एतत्पिण्डत्रयं स्तोभ-**  
**कारि प्रत्येकमुच्यते ॥ २१३ ॥**

सुधा सः, अग्निः रः, मरुत् यः, एवं रुद्रूँ; मन्दो  
 ढकारः, तत्परः फणभृच्छब्दवाच्यो ढकारः,  
 प्राणशमनोऽन्तको मः, अग्निः रः, वायुर्यः, एवं  
 हृष्टयूँ; वह्निः रः, सोमः सः, असुः प्राणो हः,  
 कूटं क्षः, अग्निः रः, वायुर्यः, एवं र्हद्धयूँ । अत्र  
 समाहारे द्वन्द्वः । सर्वे इति त्रयोऽपि पिण्डाः ।  
 सषष्ठका इति ऊकारासनस्था अर्थात् बिन्दा-  
 दिलाज्जिताश्च । प्रत्येकमिति व्यस्तमित्यर्थः ।  
 तदुक्तं तत्र

‘अथैवमपि यस्य स्यान्नावेशः कश्मलात्मनः ।  
 तं पिण्डत्रितयादेकेनोद्भोधपदवीं नयेत् ॥  
 सोमानलानिलैरेकं पिण्डमादौ समुद्धरेत् ।  
 फणभृत्प्राणशमनशिखिवायुयुतं परम् ॥  
 शिखिसोमासुकूटाग्निसमीरैश्च तृतीयकम् ।  
 पष्टासनानि सर्वाणि तिलकाङ्गानि सुन्दरि ॥  
 त्रिभिरेभिर्भवेद्व्यस्तैः शक्त्यावेशः शरीरगः ।’

इति ॥ २१३ ॥

अत्रैव इतिकर्तव्यतामाह

शक्तिबीजं स्मृतं यच्च

न्यस्येत्सार्वाङ्गिंकं तु तत् ।

हृचके न्यस्यते मन्त्रो

द्वादशस्वरभूषितः ॥ २१४ ॥

जपाकुसुमसंकाशं

चैतन्यं तस्य मध्यतः ।

वायुना प्रेरितं चक्रं

वह्निना परिदीपितम् ॥ २१५ ॥

तद्यायेच्च जपेन्मन्त्रं

नामान्तरितयोगतः ।

निमेषाधार्तु शिष्यस्य

भवेत्स्तोभो न संशयः ॥ २१६ ॥

शक्तिबीजं श्लिष्टतया त्रिकोणबीजमीकारो

उम्बरशब्दवाच्या माया च । सार्वाङ्गिंकं न्यस्ये-

दिति एतद्वीजद्वयमध्ये दीक्षयं चिन्तयेदिसर्थः ।

मन्त्र इति सर्वमन्त्रसामान्यात्मा हकारः । तस्येति

षणठवर्जं स्वरद्वादशकसंभिन्नत्वात् चक्राकारतया

अवस्थितस्य मन्त्रस्य । तच्चकमिति दीक्षयस्य ब-  
हिरन्तश्च चिन्तितं वाग्भवादिनिखिलमन्त्रकद-  
म्बकमित्यर्थः । तेन एतत् वायुना यकारेण,  
वह्निना रेफेण च बहिः सर्वतो वेष्टितं ध्यायेत्  
येन एवमुद्दीपितं सत् स्तोभाविर्भावनप्रागलभ्य-  
मियात् । मन्त्रमिति पिण्डत्रयमध्यादेकतमम् ।  
नामान्तरितयोगतः इति तेन आदौ मन्त्रः,  
ततो दीक्षयनाम, पुनर्मन्त्र इति । तदुक्तं तत्र

‘त्रिकोणकं डम्बरं च न्यस्येत्सर्वाङ्गसङ्गतम् ।  
द्वादशस्तरसंभिन्नं हृच्छ्रे मन्त्रनायकम् ॥  
उदयादित्यसङ्काशं जीवं तेन च चालयेत् ।  
दीपयेदनलेनैव वायुनापि प्रबोधयेत् ॥  
मन्त्रेणान्तरितं नाम जपेच्छिष्यस्य भासिति ।  
आवेशमायाति ततस्तत्क्षणादेव तत्परः ॥’

इति ॥ २१६ ॥

एवं च अस्य कीदृग्नुभव इत्याह  
आत्मानं प्रेक्षते देवि  
‘तत्त्वे तत्त्वे नियोजितः ।  
यावत्प्राप्तः परं तत्त्वं  
तदा त्वेष न पश्यति ॥२१७॥

अनेन क्रमयोगेन

सर्वाध्वानं स पश्यति ।

प्रेक्षते इति अर्थात् यथायथं शुद्धम् । न प-  
श्यतीति द्रष्ट्रेकस्वभाव एव भवेदित्यर्थः ॥

न केवलमस्य स्वात्मनि एव प्रत्ययनिमित्तमे-  
वमनुभवो जायते, यावत् स्वपरयोरपीत्याह

अथवा सर्वशास्त्राण्य-

प्युद्ग्राहयति तत्क्षणात् ॥२१८॥

सर्वशास्त्राणीति अर्थाद्वष्टश्रुतानि ॥२१९॥

यदि नाम च प्रतिनियतभोगेच्छुः कोऽपि  
स्यात्, तदा अस्य तावशीमेव दीक्षां कुर्यादित्याह

पृथक्तत्वविधौ दीक्षां

योग्यतावशवर्तिनः ।

तत्त्वाभ्यासविधानेन

सिद्धयोगी समाचरेत् ॥२१९॥

इति संदीक्षितस्यास्य

सुमुक्षोः शेषवर्तने ।

**कुलक्रमेष्टिरादेश्या**

**पञ्चावस्थासमन्विता ॥ २२० ॥**

योग्यता कस्यचित् पृथ्वीतत्वे एव भुवने-  
शत्वे वाञ्छा, कस्यचित् तु सदाशिवत्वे । तत्वा-  
भ्यासविधानेनेति तत्तद्वारणाद्यात्मनेत्यर्थः । शे-  
षवर्तने इति शेषवृत्तिनिमित्तमित्यर्थः ॥ २२० ॥

**पञ्चावस्थासमन्वितमेव व्याचष्टे**

**जाग्रदादिषु संवित्ति-**  
**र्यथा स्यादनपायिनी ।**

**कुलयागस्तथादेश्यो**

**योगिनीमुखसंस्थितः ॥ २२१ ॥**

**अनपायिनीति**

‘.....न सावस्था न या शिवः ।’ (स्प० का० ३।२)

इति भज्ञ्या प्रवृत्ता अविरतरूपेत्यर्थः ॥ २२१ ॥

**तदेव आह**

**सर्वं जाग्रति कर्तव्यं**

**स्वप्ने प्रत्येकमन्त्रगम् ।**

**निवार्य सुप्ते मूलाख्यः**

**स्वशक्तिपरिबृंहितः ॥ २२२ ॥**

तुर्ये त्वेकैव दूत्याख्या  
 तदतीते कुलेशिता ।  
 स्वशक्तिपरिपूर्णना-  
 मित्थं पूजा प्रवर्तते ॥ २२३ ॥

इह स्वल्प जाग्रदाद्यवस्थासु यथायथं भेदस्य  
 हानिरभेदस्य च उदय इति जाग्रदवस्थायां नि-  
 खिलमेव मन्त्रजातं पूजनीयतया योज्यम्; स्व-  
 भावस्थायामपि एवं, किन्तु प्रलेकमारिगाधयि-  
 षितमेकमेव परादिमन्त्रमधिकृत्येर्थः । सुषुप्ता-  
 वस्थायां तु सर्वं परिवारभूतं मन्त्रजातमपास्य  
 परादिशक्तित्रययोगिभैरवत्रयं कुलेश्वरौ च इत्येव  
 पूज्यम्, एवं तुर्येऽपि एकैव कुलेश्वरी, तुर्यातीते  
 च कुलेश्वर एवेति ॥ २२३ ॥

एतदेव अन्यत्रापि अतिदिशति  
 पिण्डस्थादि च पूर्वोक्तं  
 सर्वातीतावसानकम् ।  
 अवस्थापञ्चकं प्रोक्त-  
 भेदं तस्मै निरूपयेत् ॥ २२४ ॥

पूर्वेति दशमाहिके । ग्रोक्तभेदमिति योगि-  
ज्ञानिविषयतया । तस्मायिति एवं संदीक्षिताय  
मुमुक्षवे ॥ २२४ ॥

इदानीं दीक्षानन्तरोद्दिष्टं साधकाचार्ययोर-  
भिषेकमपि आह

साधकस्य बुभुक्षोस्तु  
सम्यग्योगाभिषेचनम् ।  
तत्रेष्वा विभवैर्देवं  
हेमादिमयमन्वणम् ॥ २२५ ॥

दीपाष्टकं रक्तवर्ति-  
सर्पिषापूर्य वोधयेत् ।  
कुलाष्टकेन तत्पूज्यं  
शङ्खे चापि कुलेश्वरौ ॥ २२६ ॥

आनन्दामृतसंपूर्णे  
शिवहस्तोक्तवर्त्मना ।  
तेनाभिषिञ्चेत्तं पश्चात्  
स कुर्यान्मन्त्रसाधनम् ॥ २२७ ॥

आचार्यस्याभिषेकोऽय-

मधिकारान्वितः स तु ।

कुर्यात्पिष्टादिभिश्चास्य

चतुष्षष्टिं प्रदीपकान् ॥२२८॥

अष्टाष्टकेन पूज्यास्ते

मध्ये प्राग्वत् कुलेश्वरौ ।

शिवहस्तोक्तयुक्त्यैव

गुरुमप्यभिषेचयेत् ॥ २२९ ॥

योगेति तत्प्रधानमित्यर्थः । तत्रेति योगाभिषेचने । शङ्खे इति महाशङ्खे । शिवहस्तोक्तवर्त्मनेति शक्त्याकर्षणात्मना क्रमेण । तेनेति शङ्खेन । स इति बुभुक्षुः साधकः । पिष्टादिभिरिति आदिशब्दात् वल्मीकमृदादि । प्राग्वदिति शङ्खगतत्वेन ॥ २२९ ॥

एवमभिषेकेण अनयोः किं स्यादित्याशङ्कां  
निराचिकीर्षुरागममेव पठति

अभिषिक्ताविमावेवं

सर्वयोगिगणेन तु ।

विदितौ भवतस्तत्र  
गुरुर्मोक्षप्रदो भवेत् ॥ २३० ॥  
अत्रैव तुर्यपादस्य तात्पर्यतोऽर्थं व्याख्या-  
तुमाह

तात्पर्यमस्य पादस्य  
स सिद्धीः संप्रयच्छति ।  
गुरुर्यः साधकः प्राक्स्या-  
दन्यो मोक्षं ददात्यलम् ॥ २३१ ॥  
अनयोः कथयेज्ञानं  
त्रिविधं सर्वमप्यलम् ।  
स्वकीयाज्ञां च वितरेत्  
स्वक्रियाकरणं प्रति ॥ २३२ ॥

इदमत्र तात्पर्यम्—यदनयोर्मध्यात् यः पूर्वं  
साधकः सन् गुरुः, स परेभ्यः सिद्धीरेव ददाति;  
अन्यः प्रथममेव यो गुरुः, सोऽत्यर्थं प्रकर्षेण  
सिद्धिदानपुरःसरीकारेण मोक्षमपीत्यर्थः। यद्यपि  
सबीजदीक्षादीक्षितस्य मुमुक्षोरेव आचार्यत्व-  
मान्नातं, तथापि तत् कर्मविषयम्; इदं तु

ज्ञानिविषयमिति न कश्चिद्द्विरोधः । त्रिविधमा-  
णवशाक्तशांभवरूपम् । स्वक्रिया दीक्षादिका ॥

एतदेव आन्तरेण क्रमेणापि अभिधत्ते

षट्कं कारणसंज्ञं य-

तथा यः परमः शिवः ।  
साकं भैरवनाथेन

तदष्टुकमुदाहृतम् ॥ २३३ ॥

प्रत्येकं तस्य सार्वात्म्यं

पश्यस्तां वृत्तिमात्मगाम् ।

चक्षुरादौ संक्रमये-

यत्र यत्रेन्द्रिये गुरुः ॥२३४॥

स एव पूर्णः कलशै-

रभिषेकः परः स्मृतः ।

विना बाह्यरपीत्युक्तं

श्रीवीरावलिभैरवे ॥२३५॥

ब्रह्मा विष्णुः रुद्र ईश्वरः सदाशिवोऽनाश्रि-  
शिवश्चेति । परमशिव इति षट्टिंशः । भैरवनाथः

सप्तत्रिंशादिशब्दव्यवहार्यं पूर्णं रूपम् । तत् यदेतस्य अष्टकस्य प्रत्येकं सावात्म्येन चतुष्षष्ठिका वृत्तिरवभासते, तामात्मगां विधाय यत्र यत्र चक्षुरादाविन्द्रिये खेन्द्रियप्रणालिकया अभिषेच्यस्य गुरुः संक्रमयेत् तदैक्यापत्ति कुर्यात्; स एव विना वाह्यं संविद्रसापूरितत्वात् पूर्णैरान्तरैः कलशैर्बाह्यवैलक्षण्यात् परोऽभिषेकोऽस्मद्गुरुभिः स्मृतोऽनुष्टेयतया अभिसंहित इत्यर्थः ॥

एवमभिषेकविधिमभिधाय, तत् पुरोहिष्टं वेधस्वरूपं निर्णेतुकामस्तहीक्षां वक्तुमुपक्रमते

सद्य एव तु भोगेप्सो-

योगात्सिद्धतमो गुरुः ।

कुर्यात्सद्यस्तथाभीष्ट-

फलदं वेधदीक्षणम् ॥२३६॥

योगात्सिद्धतम इति सम्यस्तयोगोऽत्र अधिकृत इत्यर्थः । यद्वक्ष्यति

‘सा चाभ्यासवता कार्या ..... ।’ (२३७)

इति । वेधेति मध्यमप्राणशक्तया ऊर्ध्वोर्ध्वक्रम-

पेन चक्राधारादीनां भेदनम् । यद्वद्व्याति

‘.....येनोधर्वोर्ध्वप्रवेशतः ।

शिष्यस्य चक्रसंभेदप्रत्ययो जायते ध्रुवः ॥’

इति । यदभिप्रायेणैव

‘आत्मानं मणिमाश्रित्य शक्तिं न्यसेत्तु हेरुकम् ।

पाशविश्लेषकरणं वेध इत्यभिसंज्ञितम् ॥’

इत्यादि उक्तम् ॥ २३६ ॥

तदेव आह

वेधदीक्षा च बहुधा

तत्र तत्र निरूपिता ।

सा चाभ्यासवता कार्या

येनोधर्वोर्ध्वप्रवेशतः ॥२३७॥

शिष्यस्य चक्रसंभेद-

प्रत्ययो जायते ध्रुवः ।

येनेति अभ्यासवत्त्वेन ॥

एवंविधेन अस्य किं स्यादित्याशङ्क्य आह

येनाणिमादिका सिद्धिः

अन्यथा पुनरूद्धर्वोर्ध्वप्रवेशाभावे विद्वादि-  
भाजनत्वं भवेत् यदागम इत्याह

श्रीमालायां च चोदिता ॥२३८॥  
ऊर्ध्वचक्रदशालाभे  
पिशाचावेश एव सा ।

यदुक्तं तत्र

‘अधोऽवस्था यदा ऊर्ध्वं सङ्कमन्ति वरानने ।  
सैव मोक्षपदावस्था सैव ज्ञानस्य भाजनम् ॥  
ऊर्ध्वचक्रगतावस्था यदाधः संभवन्ति च ।  
तदा पैशाच आवेशः स वै विघ्नस्य कारणम् ॥’

इति ॥

बहुधेत्युक्तं निरूपयति

मन्त्रनादविन्दुशक्ति-

भुजङ्गमपरात्मिका ॥२३९॥

षोढा श्रीगङ्करे वेध-

दीक्षोक्ता परमेशिना ।

तदुक्तं तत्र

‘मन्त्रवेधं तु नादाख्यं विन्दुवेधमतः परम् ।  
शाकं भुजङ्गवेधं तु परं पष्टमुदाहृतम् ॥’

इति । षोढात्वे च अत्र अध्वशुच्छिगर्भीकारः  
कारणम् । यदुक्तं

‘षोढा वै वेधवोधेन अध्वानं शोधयेत्प्रिये ।’

इति ॥

तत्रत्यमेव ग्रन्थमर्थतः शब्दतश्च पठति

ज्वालाकुलं स्वशास्त्रोक्तं

चक्रमष्टारकादिकम् ॥२४०॥

ध्यात्वा तेनास्य हृचक्र-

वेधनान्मन्त्रवेधनम् ।

स्वेति अनुष्टेयतया । तेनेति अष्टारकादिना ।

हृचक्रेति तात्स्थ्यात् चेत्यसंकोचित आत्मा  
लक्ष्यते । यदुक्तं

‘ज्वालाकुलं ततो ध्यात्वा अष्टारं चक्रमुक्तमम् ।

द्वादशारमधो वापि स्वशास्त्रविधियोगतः ॥

परचित्तं वेधनीयं मन्त्रवेध उदाहृतः ।’

इति ॥

एतदेव क्रमान्तरेणापि आह

आकारं नवधा देहे

न्यस्य संक्रमयेत्ततः ॥२४१॥

न्यासयोगेन शिष्याय

दीप्यमानं महार्चिषम् ।

पाशस्तोभात्ततस्तस्य

परतत्त्वे तु योजनम् ॥२४२॥

इति दीक्षोत्तरे दृष्टे  
 विधिमें शंभुनोदितः ।  
 नादोच्चारेण नादाख्यः  
 सृष्टिक्रमनियोगतः ॥२४३॥  
 नादेन वेधयेच्चित्तं  
 नादवेध उदीरितः ।  
 बिन्दुस्थानगतं चित्तं  
 भ्रूमध्यपथसंस्थितम् ॥२४४॥  
 हृलक्ष्यं वा महेशानि  
 बिन्दुं ज्वालाकुलप्रभम् ।  
 तेन संबोधयेत्साध्यं  
 बिन्दाख्योऽयं प्रकीर्तिः २४५  
 शक्तं शक्तिमदुच्चारा-  
 द्वन्धोच्चारेण सुन्दरि ।  
 शृङ्गाटकासनस्थं तु  
 कुटिलं कुण्डलाकृतिम् ॥२४६॥  
 अनुच्चारेण चोच्चार्य  
 वेधयेन्निखिलं जगत् ।

एवं भ्रमरवेदेन

शाक्तवेध उदाहृतः ॥२४७॥

नवधेति रन्ध्रभेदात् । देहे इति अर्थात् स्वकीये ।  
न्यासयोगेन त्यक्तात् नवधैव दीप्यसानम् । महा-  
र्चिषमित्यनेन अस्य पाशस्तोभने सामर्थ्यं दर्शि-  
तम् । नादोच्चारेणेति नादशब्देन दीर्घात्मनाद-  
बीजम् । स्वष्टीति नादिफान्तलक्षणा । नादेनेति  
अनचककलात्मना स्वयमुच्चरद्ग्रापेण । तदुक्तं

‘नादं दीर्घं समुच्चार्यं नादं नादे समाक्रमेत् ।

नादिफान्तं समुच्चार्यं वर्णात्मानं विशोधयेत् ॥

नादेन वेधयेदेवि नादवेध उदाहृतः ।’

इति । बिन्दुस्थानगतत्वमेव भ्रूमध्येत्यादिनाव्या-  
ख्यातम् । चित्तमिति शिष्यस्य संबन्धि, तच्च  
अर्थात् बिन्दाविष्टम् । बिन्दुमिति अर्थात् भाव-  
यित्वा । तदुक्तं

‘भ्रूमध्ये हृदये वाथ कन्दे वा बिन्दुभावनात् ।

आविश्य शिष्यचित्तं तु बिन्दुभेदेन वेधयेत् ॥’

इति । यच्च ‘युरुर्मत्तगन्धसङ्कोचनादुत्पूवतेऽति-  
भीमः?’ इत्यादिदृशा गन्धस्य मत्तगन्धस्य निष्पी-  
डनादियुक्तिबलोपनतेन ऊर्ध्वं चारेण मध्यशक्ते-

द्वादशान्तावस्थिते शिवात्मनि शक्तिमति उच्चै-  
श्वरणसामरस्यमासाद्य जन्माधारे सततोदि-  
तत्वात् शृङ्गाटकासनस्थं प्राणशक्तयभेदितया  
कुण्डलाकृतिं कुटिलमनचकमनुच्चारेण उच्चार्य  
ख्यमुच्चरद्रूपत्वादुच्चारप्रयत्ननिरपेक्षतया खप-  
रयोः स्वारसिके एव उच्चारेऽवधाय निखिलमपि  
जगद्वेधयेत्, असौ तत्तत्स्थानगत्या भ्रमं दधानः  
शक्तो वेधः उक्तः ॥ २४७ ॥

अथ एतदनुषकं भुजङ्गवेधमभिधातुमाह

सा चैव परमा शक्ति-  
रानन्दप्रविकासिनी ।

जन्मस्थानात्परं याति

फणपञ्चकभूषिता ॥२४८॥

परमिति द्वादशान्तावस्थितं शक्तिमन्तम् ।

तदुक्तम्

‘एवं पञ्चफणा देवी निर्गताधरमण्डलात् ।’

इत्युपक्रम्य

‘गता सा परमाकाशं परं निर्वाणमण्डलम् ॥’

इति ॥ २४८ ॥

फणपञ्चकभूषितत्वमेव प्रपञ्चयति  
 कलास्तत्त्वानि नन्दाद्या  
 व्योमानि च कुलानि च ।  
 ब्रह्मादिकारणान्यक्षा-  
 ण्येव सा पञ्चकात्मिका ॥२४९॥  
 एवं पञ्चप्रकारा सा  
 ब्रह्मस्थानविनिर्गता ।  
 ब्रह्मस्थाने विशन्ती तु  
 तडिल्लीना विराजते ॥२५०॥  
 प्रविष्टा वेधयेत्काय-  
 मात्मानं प्रतिभेदयेत् ।  
 एवं भुजङ्गवेधस्तु  
 कथितो भैरवागमे ॥२५१॥  
 तावद्भावयते चित्तं  
 यावच्चित्तं क्षयं गतम् ।  
 क्षीणे चित्ते सुरेशानि  
 परानन्द उदाहृतः ॥ २५२॥  
 कलाः शान्त्यतीताद्याः पञ्च । तत्त्वानि पृथि-

ठ्यादीनि । नन्दाद्यास्तिथयः । व्योमानि जन्म-  
नाभिहृद्दिन्दुस्थानानि । कुलानि महाकौलकौ-  
लाकुलकुलाकुलाख्यानि । ब्रह्मादिकारणानि स-  
दाशिवान्तानि । अक्षाणि बुद्धीन्द्रियाणि कर्मे-  
न्द्रियाणि च । ब्रह्मस्थानेति जन्माधारात्, ब्रह्म-  
स्थाने इति द्वादशान्ते, एतदुभयमपि हि अस्य  
मुख्यमधिष्ठानमित्यभिप्रायः । कायमिति चक्रा-  
धारादिरूपम् । ननु कायवेधेन आत्मनः किं  
स्यादित्युक्तमात्मानं प्रतिभेदयेदिति । उक्तं च

‘भुजङ्गकुटिलाकारा अथो नाभेव्यवस्थिता ।  
प्रबुद्धा फणिवद्वच्छेत् फणापञ्चकभूषिता ॥  
पञ्चकात् पञ्चकं यावद्वेदं भुजङ्गसंज्ञितम् ।

इति । क्षीणे इति विकल्परूपतापरित्यागात् ।  
परानन्द इति निर्विकल्पकचमत्कारात्मा ॥२५२॥

अत एव अस्य सर्वतो भेदविगलनमित्याह  
नेन्द्रियाणि न वै प्राणा  
नान्तःकरणगोचरः ।  
न मनो नापि मन्तव्यं  
न मन्ता न मनिक्रिया ॥२५३॥

सर्वभावपरिक्षीणः

परवेध उदाहृतः ।

प्रकारान्तरेणापि अस्य बहुधात्वं दर्शयति  
मनुशक्तिभुवनरूप-

ज्ञापिण्डस्थाननाडिपरभेदात् ॥२५४॥

नवधा कलयन्त्यन्ये

वेदं गुरवो रहस्यविदः ।

एतदेव क्रमेण लक्षयति

मायागर्भास्त्रिवर्णोद्घ-

युक्ते त्र्यश्रिणि मण्डले ॥२५५॥

ध्यात्वा ज्वालाकरालेन

तेन ग्रन्थीन् विभेदयेत् ।

पुष्पैर्हन्याद्योजयेच्च

परे मन्त्राभिधो विधिः ॥२५६॥

नाड्याविश्यान्यतंरथा

चैतन्यं कन्दधामनि ।

पिण्डीकृत्य परिभ्रम्य

पञ्चाष्टशिखया हठात् ॥२५७॥

शक्तिशूलाग्रगमितं  
 क्रापि चक्रे नियोजयेत् ।  
 शक्तयेति शाक्तो वेधोऽयं  
 सद्यः प्रत्ययकारकः ॥२५८॥  
 आधारान्विर्गतया  
 शिखया ज्योत्स्नावदातया रभसात् ।  
 अङ्गुष्ठमूलपीठ-  
 क्रमेण शिष्यस्य लीनया व्योम्नि २५९  
 देहं स्वच्छीकृत्य  
 क्षादीनान्तान् स्वरन्पुरोक्तपुर्योधान् ।  
 निजमण्डलनिर्धाना-  
 त्रप्रतिबिम्बयते भुवनवेधः ॥२६०॥  
 भ्रूमध्योदितबैन्दव-  
 धामान्तः कांचिदाकृतिं रुचिराम् ।  
 तादात्म्येन ध्याये-  
 चिछुष्यं पश्चाच्च तन्मयीकुर्यात् २६१  
 इति रूपवेध उक्तः  
 सा चेहाकृतिरूपैति दृश्यत्वम् ।

अन्ते तत्सायुज्यं

शिष्यश्चायाति तन्मयीभूतः ॥२६२॥

विज्ञानमष्टधा य-

आणादिकबुद्धिसंज्ञकरणान्तः ।  
तत् स्वस्वनाडिसूत्र-

क्रमेण संचारयेच्छिष्ये ॥२६३॥

अभिमानदार्ढ्यबन्ध-

क्रमेण विज्ञानसंज्ञको वेधः ।

हृदयव्योमनि सद्यो

दिव्यज्ञानार्कसमुदयं धत्ते ॥२६४॥

पिण्डः परः कलात्मा

सूक्ष्मः पुर्यष्टको वहिः स्थूलः ।

छायात्मा स पराह्नमुख

आदर्शादौ च संमुखो ज्ञेयः ॥२६५॥

इति यः पिण्डविभेद-

स्तं रभसादुत्तरोत्तरे शमयेत् ।

तत्तद्वलने क्रमशः

परमपदं पिण्डवेधेन ॥२६६॥

यद्यहेहे चक्रं

तत्र शिशोरेत्य विश्रमं क्रमशः ।

उच्चवलयेत्तच्चक्रं

स्थानारुद्यस्तत्कलप्रदो वेधः ॥२६७॥

नाड्यः प्रधानभूता-

स्तिस्रोऽन्यास्तद्वास्त्वसंरुद्येयाः ।

एकीकारस्ताभि-

र्नाडीवेधोऽत्र तत्कलकृत् ॥२६८॥

अभिलषितनाडिवाहो

मुख्याभिश्चक्षुरादिनिष्ठाभिः ।

तद्वोधप्राप्तिः स्या-

न्नाडीवेधे विचित्रबहुरूपा ॥२६९॥

लाङ्गूलाकृतिबलवत्

स्वनाडिसंवेष्टितामपरनाडीम् ।

आस्फोट्य सिद्धमपि भुवि

पातयति हठान्महायोगी ॥२७०॥

परवेधं समस्तेषु  
 चक्रेष्वद्वैतमामृशन् ।  
 परं शिवं प्रकुर्वीत  
 शिवतापत्तिदो गुरुः ॥२७१॥

माया । मायाबीजम् । अग्निवर्णा रेफाः । त्र्यश्रि-  
 णीति अर्थादूर्ध्वमुखे । ध्यात्वेति अर्थात् तद-  
 न्तरूपविष्टं शिष्यम् । तेनेति त्र्यश्रेण मण्डलेन ।  
 अन्यतरयेति सुषुम्णादिनाडित्रयमध्यादेकया ।  
 पिण्डीकृत्येति सर्वत उपसंहृत्य । परिभ्रम्येति  
 तत्रैव दक्षिणावर्तकमेण महता वेगेन । पञ्च क-  
 मैन्द्रियाणि, अष्टौ बुद्धीन्द्रियपञ्चकमन्तःकरण-  
 त्रयं च । शक्तीति शक्तिव्यापिनीसमनालक्षणम् ।  
 कापीति यथाभीष्टे । प्रत्ययः आवेशलक्षणः ।  
 शिखयेति तद्रूपया शक्त्या । ज्योत्स्नावदातये-  
 त्वनेन अस्याः प्रकाशकत्वं नैर्मल्यं च आवेदि-  
 तम् । एतदौचित्यादेव च देहं स्वच्छीकृत्येति  
 उक्तम् । व्योम्नीति द्वादशान्ते । तत्त्वं लीनत्व-  
 मङ्गुष्ठान्मूलपीठाद्वा अनुसन्धातव्यम् । अङ्गुष्ठ-  
 मूलकमेणेति क्षादीनान्तानिति संहारकमेण ।

पुरेति अष्टमाहिकादौ । निजमण्डलं स्वशरीरम् ।  
 प्रतिविम्बयते इति शिष्यमपि तथाविधमेव  
 कुर्यादित्यर्थः । कांचिदिति यथेष्टदेवतारूपाम् ।  
 किंच अत्र फलमित्याशङ्क्य आह सा चेत्यादि ।  
 अष्टधात्वमेव स्फुटयति ब्राणेत्यादिना । अन्त-  
 रिति अन्तःकरणत्रयम् । हृदयेति सर्वनाडी-  
 नामभिव्यक्तिस्थानत्वात् । पिण्डः शरीरम् । क-  
 लेति कञ्चुकपञ्चकोपलक्षणम् । य इति त्रिविधो-  
 हिष्टः । उत्तरोत्तरे इति स्थूलः सूक्ष्मे, सूक्ष्मश्च  
 परे इति । क्रमश इति यथायथं दाढ्येनेत्यर्थः ।  
 अत्र च अन्तरा परिकल्पितं

‘त्रायात्मा स पराञ्जुख आदर्शादौ च संमुखो ह्रेयः ।’

इति अर्धमसङ्गतत्वादन्तर्गद्गुप्रायमिति उपेक्ष्यम् ।  
 यथास्थितव्याख्यानहेवाकिनामेतत्तु सङ्गतिं यदि-  
 उपेयात्, तदास्ताम्; अस्माकं पुनरियती नास्ति  
 दृष्टिः । चक्रमिति आधारादीनामुपलक्षणम् ।  
 क्रमश इति नाडीचक्रादेरारभ्य । उज्ज्वलयेदिति  
 संविदुन्मुखतया दीप्तीकुर्यादित्यर्थः । तत्फलेति

उज्ज्वलीकरणात्मा । तद्गता इति तच्छायाप्राय-  
त्वात् । ताभिरिति अन्याभिरसङ्घेयाभिर्नाडी-  
भिः । तत्फलमेकीकारलक्षणम् । किमत इति न  
मन्तव्यमित्याह अभिलषितेत्यादि । लाङूलाङू-  
तीत्यनेन यथा कश्चिन्महाप्राणी स्वपुच्छारफोट-  
नेन तर्वादि पातयति, तथा अयमपि । परमिति  
कटाक्षितम् । महायोगीति शिवतापत्तिदो गुरु-  
रिति च सर्वशेषत्वेन ज्ञेयम् ॥ २७१ ॥

एतच्च आगमेऽपि एवमुक्तमित्याह

श्रीमद्वीरावलिकुले

तथा चेत्थं निरूपितम् ।

तदेव आह

अभेद्यं सर्वथा ज्ञेयं

मध्यं ज्ञात्वा न लिप्यते ॥ २७२ ॥

तद्विभागक्रमे सिद्धः

स गुरुर्मोचयेत् पशुन् ।

इह अयोगिभिः भेत्तुमशक्यम्, अत एव  
योगाभ्यासादिक्रमेण अवश्यज्ञातव्यं, मध्यं म-

ध्यप्राणशक्तिं ज्ञात्वा तत्तचक्रादिभेदनेन निर-  
गलं प्रवहन्तीमनुभूय यो न लिप्यते प्राणापा-  
नोभयवाहनिमश्चो न भवेत्, अत एव तत्र  
मध्यशक्तावनन्तरोक्ते मन्त्राद्यात्मनि विभागक्रमे  
दाढ्येन लब्धानुभवः; स तात्त्विकार्थोपदेष्टा  
पश्चान् मोचयेत् तत्तचक्राधारादिभ्य उन्मज्जये-  
दित्यर्थः ॥

कथंच एतत् युरुः कुर्यादित्याह

गुरोरग्रे विशेषच्छिष्यो

वक्रं वक्रे तु वेधयेत् ॥२७३॥

रूपं रूपे तु विषयै-  
र्यावत्समरसीभवेत् ।

स्वाग्रोपविष्टस्य हि शिष्यस्य युरुवक्रे

‘.....शैवी मुखमिहोच्यते ।’ (वि० भै० श्लो० २०)

इत्याद्युक्तश्चा तन्मध्यशक्तौ स्वां मध्यशक्तिं तदी-  
यरूपे तद्राहके चक्षुरिन्द्रिये स्वं चक्षुरिन्द्रिय-  
रूपमेतदुपलक्षितेषु तदिन्द्रियान्तरेष्वपि स्वे-

न्द्रियान्तराणि वेधयेत् तन्निमित्तं प्रयुज्ञीत,  
यावद्विषयीक्रियमाणैरेभिः समरसीभवेत् तदै-  
कात्म्यमासादयेदित्यर्थः ॥

ननु एवमपि किं स्यादित्याशङ्क्य आह  
चित्ते समरसीभूते  
द्वयोरौन्मनसी स्थितिः ॥२७४॥  
उभयोश्चोन्मनोगत्या  
तत्काले दीक्षितो भवेत् ।  
शशिभास्करसंयोगे  
जीवस्तन्मयतां ब्रजेत् ॥२७५॥

दीक्षित इति अर्थात् शिष्यः । यतस्तदात्मा  
शशिभास्करयोः प्राणापानयोः मध्यशक्तौ स-  
म्यक् स्वस्वरूपत्रोटनेन सामरस्यात्मनि योगे  
सति तन्मयतां ब्रजेत् तदैकध्यमासादयेदि-  
त्यर्थः ॥ २७५ ॥

एतच्च कारणानामपि आशंसास्पदमित्याह  
अत्र ब्रह्मादयो देवा  
मुक्तये मोक्षकाङ्गिणः ।

ननु एवं कस्मादित्याशङ्क्य आह-

निरुद्ध्य रश्मिचक्रं स्वं

भोगमोक्षाबुभावपि ॥ २७६ ॥

ग्रसते यदि तदीक्षा

शार्वीयं परिकीर्तिता ।

यदि नाम अयमेवंविधो गुर्वादिः स्वं मनः-  
प्रभृति रश्मिचक्रं निरुद्ध्य उभौ परस्परव्यावृत्तौ  
भोगमोक्षावपि ग्रसते भोगेऽपि मुक्तस्तदियं  
पारमेश्वरी दीक्षा परिकीर्तिता जीवन्मुक्तिप्रद-  
त्वेन प्रख्यातेत्यर्थः ॥

अत एव आह

स एष मोक्षः कथितो

निःस्पन्दः सर्वजन्तुषु ॥२७७॥

अग्नीषोमकलाघात-

सङ्घातात् स्पन्दनं हरेत् ।

निःस्पन्द इति सर्वदशास्वपि अविचलद्रूप  
इत्यर्थः । एवं दीक्षितो हि प्रमाणप्रमेयमयप्रा-

णापानात्मनोरभीषोमयोः कलानां पौनः पुन्येन  
आधातात् स्वरूपापोहनेन प्रमातृरूपे एव वि-  
श्रान्त्या स्पन्दनं हरेत् बहिर्मुखतां शमये-  
दित्यर्थः ॥

एवंच अस्य कथं स्यादित्याशङ्क्य आह

बाह्यं प्राणं बाह्यगतं  
तिस्मिराकारयोगतः ॥ २७८ ॥

निर्यातं रोमकूपैस्तु

भ्रमन्तं सर्वकारणैः ।

मध्यं निर्लक्ष्यमास्थाय

भ्रमयेद्विसृजेत्ततः ॥ २७९ ॥

संघट्टोत्पाटयोगेन

वेधयेद्वन्थिपञ्चकम् ।

संघट्टवृत्तियुगलं

मध्यधाम विचिन्तयेत् ॥ २८० ॥

नात्मव्योमवहिर्मन्त्र-

देहसंधानमाचरेत् ।

दीक्षेयं सर्वजन्तूनां  
शिवतापत्तिदायिका ॥ २८१ ॥

इह बहिःप्रसरणशीलमपि प्रमेयात्मकत्वात्  
बाह्यमपानं प्राणं च तद्विश्रान्त्युन्मुखत्वात्  
मध्यम्, अत एव रोमकूपात्मनाडिद्वारैः सर्वतः  
प्रसरद्वूपं

‘नहि भेदात्परं दुःखं तमो नाद्यसंवृतेः ।’

इत्याद्युक्त्या तिमिराकारं प्रमातृरूपमवलम्ब्य  
ब्रह्मादिभिः कारणैरधिष्ठितेषु स्थानेषु ऊर्ध्वं  
गतिरोधात् भ्रमन्तमपि ध्येयान्तरपरित्यागश्र-  
यणेन तत्रैव भ्रमयेत्; तथा भ्रमणानन्तरं च  
विसृजेत् येन प्राणापानयोः संघटस्य ऊर्ध्वग-  
तियोगेन तत्त्वकारणाधिष्ठितं ग्रन्थिपञ्चकं वेध-  
येत् यथा समरसीभूतप्राणापानयुग्मं मध्यधाम  
विचिन्तयेत् तत्रैव बद्धावधानो भवेत् येन परि-  
मितात्मनो व्योम्नः शून्यस्य बहिर्बाह्यस्य नी-  
लादेः प्रतिबिम्बधारणात् गुप्तभाषिण्या बुद्धेऽ-  
हस्य च सन्धानं न आचरेदात्मन्येव साक्षा-

त्कारमनुभवेत् येन अस्या दीक्षायाः शिवताप-  
त्तिदायित्वमुक्तम् ॥ २८१ ॥

एवं बहुविधां वेधदीक्षामभिधाय तदिति-  
कर्तव्यताशेषमपि आह

दीक्षान्ते दीपकान् पक्त्वा  
समस्तैः साधकैः सह ।  
चरुः प्राश्यः कुलाचार्यै-  
र्महापातकनाशनः ॥ २८२ ॥

इति श्रीरत्नमालाया-  
मूनाधिकविधिस्तु यः ।  
स एव पातकं तस्य  
प्रशमोऽयं प्रकीर्तिः ॥ २८३ ॥

न च एतत् स्वमनीषिक्या अभिहितमि-  
त्युक्तमिति श्रीरत्नमालायामिति । यदुक्तं तत्र

‘दीक्षान्ते दीपकाः कार्याः पचित्वा साधकैः सह ।  
चरुः प्राश्यः कुलाचार्यैर्महापातकनाशनः ॥’

इति । ननु

‘यावत् सर्वे तत्त्वज्ञास्तावद्दीपं न दर्शयेत् ।’

इत्युक्तनयेन अतत्वविदां तावदेवं चरुप्राशनं  
निषिङ्गं, तत्वविदां च पापस्पर्शशङ्कापि नास्ति;  
तत् किमभिप्रेत्य अत्र महापातकनाशनं इति  
उक्तमित्याशङ्क्य आह उनेत्यादि ॥ २८३ ॥

अत्रैव पूर्णतानिमित्तमितिकर्तव्यतान्तर-  
मपि आह

परेऽहनि गुरोः कार्ये  
यागस्तेन विना यतः ।  
न विधिः पूर्णतां याति  
कुर्याद्यत्वैन तं ततः ॥ २८४ ॥

येन येन गुरुस्तुष्ये-  
तत्तदस्मै निवेदयेत् ।

न विधिः पूर्णतां यातीत्यनेन अस्य यागा-  
ज्ञत्वमुक्तं, नतु तत्तुष्टिकारित्वम् ॥  
कश्च अत्र विधिर्विवक्षितो यस्य अनेन पूर्णता  
स्यादित्याह

चक्रचर्यान्तरालेऽस्या  
विधिः संचार उच्यते ॥ २८५ ॥

अलिपात्रं सुसंपूर्णं

वीरेन्द्रकरसंस्थितम् ।

अवलोक्य परं ब्रह्म-

तत्पिवेदाज्ञया गुरोः ॥ २८६ ॥

तर्पयित्वा तु भूतानि

गुरवे विनिवेदयेत् ।

अस्या इति दीक्षायाः । वीरेन्द्र आचार्यः ॥  
एतदेव अत्र शिक्षयति

कृत्वा भुवि गुरुं नत्वा-

दाय संतर्प्य खेचरीः ॥ २८७ ॥

स्वं मन्त्रं तच्च वन्दित्वा

दूर्तीं गणपतिं गुरुन् ।

क्षेत्रं वीरसङ्घातं

गुर्वादिक्रमशस्ततः ॥ २८८ ॥

वीरस्पृष्टं स्वयं द्रव्यं

पिवेन्नैवान्यथा क्वचित् ।

कृत्वा भुवीति अर्थादात्मानम्, तेन भुवि प-

२९१ श्लो० ] एकोनत्रिशमाहिकम् । १७१

६

तित्वा गुरोः प्रणामः कार्य इत्यर्थः । तच्च अलि-  
पात्रं वन्दित्वा आदायेति योज्यम् । वीरस्पृष्ट-  
मिति गुर्वादिकमेण सर्वेषां पीतशेषमित्यर्थः ॥

एतच्च तत्त्वज्ञैरेव सामयिकैः सह कार्यं, न  
अन्यैरित्याह

परब्रह्मण्यवेत्तारोऽ-

गमागमविवर्जिताः ॥ २८९ ॥

लोभमोहमदक्रोध-

रागमायाजुषश्च ये ।

तैः साकं न च कर्तव्य-

मेतच्छ्रेयोर्धिनात्मनि ॥ २९० ॥

कदाच एतत्कार्यमित्याशङ्क्य आह

यागादौ यागमध्ये च

यागान्ते गुरुपूजने ।

नैमित्तिकेषु प्रोक्तेषु

श्रिष्यः कुर्यादिमं विधिम् ॥ २९१ ॥

प्रोक्तेष्विति अष्टाविंशाहिके ॥ २९१ ॥

आहिकार्थमेव श्लोकार्थेन उपसंहरति

इति रहस्यविधिः परिचर्चितो  
गुरुमुखानुभवैः सुपरिस्फुटः ।  
इति शिवम् ॥

श्रीमद्भुरुपदेशप्रक्रमसङ्कान्तकौलिकानुभवः ।  
एकान्नत्रिंशमिदं जयरथनामाहिकं व्यवृणोत् ॥

इति श्रीतन्त्रालोकविवेके रहस्यविधिप्रकाशनं नाम एकोन-  
त्रिंशमाहिकम् ॥ २९ ॥

